
ÉCOLE DE SYNODALITÉ
UNE AUTRE MANIÈRE D’ÊTRE ÉGLISE

N° 04 – Décembre-Janvier 2025
Bimensuel d’information en ligne  

de l’École de Synodalité de Dakar
Une autre manière d’être Église

Les Cahiers

Cathédrale

Cathédrale





Chères sœurs, chers frères, chères amies,

C’est avec une profonde joie et une vive reconnaissance que je me joins à Sr Pauline Andrée SARR, responsable de la 

communauté, pour vous souhaiter la bienvenue à l’Institution Immaculée Conception de Dakar. Cette belle assemblée 

que nous formons ce matin me renvoie au n° 9 du Document Final que vous avez entre les mains. 

Le processus synodal ne s’achève pas avec la fin de l’actuelle assemblée du Synode des évêques, car il comprend la phase de 

mise en œuvre. En tant que membres de l’assemblée, nous estimons qu’il est de notre devoir de nous engager dans l’animation 

de celle-ci comme missionnaires de la synodalité au sein de nos communautés respectives. (DF 9)



Quatre raisons justifient notre rencontre 

La première raison est que depuis hier se tient à Rome LE JUBILE DES EQUIPES SYNODALES. Nous avons écouté via 

YouTube ce que le Pape Léon XIV a dit à l’Afrique en  réponse à la question de cette dernière.  Il a rappelé que la mission 

est essentielle à l’Église synodale. 

Il est revenu sur la nécessité d’être une 

Église à l’écoute, missionnaire, qui témoigne 

du Christ et construit des ponts entre les 

cultures et les religions. Il a loué les dons de 

l’Afrique que sont la jeunesse, la famille et 

la vitalité, et a exhorté l’Église à embrasser 

la diversité, à promouvoir la paix, l’unité et 

le soin de la création, soulignant également 

que chaque réalité locale doit être comprise 

et respectée, et qu’il existe de nombreuses 

façons d’être Église sans imposer un modèle 

unique de vie ecclésiale.

Le premier mot que je voudrais dire – qui ne 

concerne pas seulement l’Église en Afrique 

mais nous tous ce soir – est mission et être 

missionnaire. Le processus synodal, comme 

nous l’a rappelé à plusieurs reprises le Pape 

François, a pour but d’aider l’Église à remplir 

sa vocation première dans le monde : être 

missionnaire, annoncer l’Évangile et témoigner 

de la personne de Jésus-Christ dans toutes 

les parties du monde et jusqu’aux extrémités 

de la terre. Comme le dit l’Évangile : prêcher, 

partager et vivre ce que Jésus nous a enseigné. 

L’Église en Afrique a, à cet égard, beaucoup à offrir. Ce que vous avez dit sur le processus synodal nous aide à construire 

des ponts et à comprendre comment l’Église peut être un pont, surtout dans des cultures où les chrétiens ne sont pas 

majoritaires et vivent souvent aux côtés de membres d’autres religions, qu’il s’agisse de traditions régionales ou de 

religions mondiales telles que l’islam. Cela nous rappelle que ces contextes posent des défis, mais offrent en même 

temps de grandes opportunités. 

Ce que la plupart d’entre nous avons expérimenté au cours des dernières années en préparation du Synode, et 

maintenant au début de cette nouvelle phase de mise en œuvre, c’est précisément que la synodalité, pour reprendre 

vos mots, n’est pas une campagne, c’est une manière d’être et une manière d’être pour l’Église. C’est une façon de 

promouvoir une attitude qui commence par apprendre à s’écouter les uns les autres. 



Le don de l’écoute est quelque chose que nous 
reconnaissons tous, mais qui a souvent été perdu dans 
certains secteurs de l’Église. Nous devons continuer 
à découvrir sa valeur, en commençant par écouter la 
Parole de Dieu, les uns les autres et la sagesse que 
nous trouvons chez les hommes et les femmes, chez les 
membres de l’Église et aussi chez ceux qui cherchent la 
vérité, même s’ils ne sont pas encore – ou ne deviendront 
peut-être jamais – membres de l’Église. 
Dans le contexte africain, certaines réalités représentent 
à la fois des défis et des dons, par exemple la jeunesse. 
Comparativement à l’Europe, un continent vieillit tandis 
que l’autre est rempli de jeunesse et de vitalité pour 
l’Église. Il y a aussi le don de la famille, si important. 
L’Église doit toucher les gens à travers les jeunes et les 
familles, devenant un instrument de construction de 
la paix et offrant des modèles, tant en Afrique – entre 

pays africains – que sur d’autres continents, pour des 
questions telles que la promotion de la paix et le soin de 
la création. 
Nous devons être très clairs : nous ne recherchons 
pas un modèle uniforme et nous ne proposerons pas 
de gabarit imposant « ceci est la manière de faire » à 
chaque pays. Il s’agit plutôt d’une conversion à l’esprit 
d’être Église en étant missionnaire et en bâtissant la 
famille de Dieu. Merci.
La seconde raison de notre rencontre est la réception du 
DOCUMENT FINAL DU SYNODE. Ce dernier représente 
l’aboutissement de l’un des processus consultatifs les 
plus vastes de l’histoire de l’Église, qui s’appuie à la fois 
sur les travaux de l’assemblée de 2023 et sur le parcours 
synodal plus large initié par le regretté pape François en 
octobre 2021. 

L’exercice visait à équilibrer l’enseignement traditionnel 
de l’Église avec les besoins pastoraux contemporains 
tout en promouvant une plus grande inclusivité et 
transparence dans la gouvernance de l’Église. Voici sa 
dernière recommandation à la fin de l’Assemblée de 
2024 

Nous demandons à toutes les Églises locales de 
poursuivre leur chemin quotidien avec une méthodologie 
synodale de consultation et de discernement, en 
identifiant des moyens concrets et des parcours de 
formation pour réaliser une conversion synodale 
tangible dans les différentes réalités ecclésiales 
(paroisses, instituts de vie consacrée et sociétés de 
vie apostolique, associations de fidèles, diocèses, 
conférences épiscopales, regroupements d’Églises, 
etc.). DF 9.     La troisième raison de notre rencontre est 
qu’elle se tient au mois d’octobre que nous appelons 
communément OCTOBRE ROSE que nous avons voulu 
matérialiser avec notre Badge.

 Nous voulons nous unir à toutes les femmes du monde 
entier totalement dédiées au bien être de leur famille et 
de la société. Pensons aussi à celles qui souffrent dans 
leur chair de femme. Nous pensons à celles qui nous 
ont quitté pour rejoindre la maison du Père



La quatrième raison est la présence 

parmi nous de Hendrik WESTERBEEK, 

accompagnateur du Réseau des femmes 

bâtisseuses du Sénégal. Nous lui souhaitons 

la bienvenue parmi nous. 

Nous avons écouté son point de vue 

venu d’ailleurs. Nous saluons toutes 

celles et tous ceux qui nous suivent 

en ligne, soyez les bienvenues 

chez vous. Nous sommes venus  

femmes et hommes, de différentes 

organisations et associations, pour 

partager nos expériences, notre foi, 

notre être de femme comme souffle 

d’humanité et de transformation. 

Aujourd’hui, nous répondons à 

l’invitation de l’Esprit Saint qui 

nous appelle à marcher ensemble 

: femmes de toutes conditions, 

de toutes vocations et de toutes 

appartenances. Nous nous 

retrouvons ici, non seulement 

comme femmes catholiques, mais 

aussi avec la présence de nos sœurs 

musulmanes et d’autres traditions 

spirituelles, témoignant ainsi de cette 

fraternité universelle qui dépasse les 

frontières religieuses. Votre présence 

est un signe fort : celui d’un dialogue 

fécond entre les croyantes d’Afrique, 

un dialogue enraciné dans la foi, 

la sagesse, la dignité et le respect 

mutuel.

Sous le souffle de la synodalité, 

nous voulons vivre cette rencontre 

comme un espace de grâce : un 

temps d’écoute, de partage et 

de discernement ; un moment 

pour reconnaître combien les 

femmes, dans la diversité de leurs 

engagements, sont porteuses de 

communion, d’unité, de solidarité et 

de persévérance.

Parmi les nombreuses questions 

retenues, celle sur le rôle des 

femmes dans l’Église. Le numéro 

60 du DF indique qu’en vertu du 

baptême, les hommes et les femmes 

jouissent d’une égale dignité dans 

le peuple de Dieu. Cependant, les 

femmes continuent à rencontrer 

des obstacles pour obtenir une 

reconnaissance plus pleine de leurs 

charismes, de leur vocation et de leur 

place dans les diverses sphères de la 

vie de l’Église, ce qui nuit au service 

de la mission commune. (DF 60). 

Le synode demande que les femmes 

soient acceptées dans tous les 

rôles actuellement autorisés par 

le droit canonique, y compris les 

rôles de direction dans l’Église. M. 

l’Abbé Philippe NGOM nous a aidé 

à approfondir cette question. Ce 

dont nous sommes sûr, l’assemblée 

synodale appelle à mettre pleinement 

en œuvre tout ce qui est déjà possible 

quant au rôle des femmes dans le 

droit en vigueur, en particulier dans 

les lieux où ces possibilités ne sont 

pas concrétisées. Il n’existe pas 

de raison d’empêcher les femmes 

d’assumer des rôles de guide dans 

les Églises : ce qui vient de l’Esprit 

Saint ne peut être arrêté. (DF 60)

C’est l’intérêt de la figure de 

Phoebé avec l’apôtre Paul. « Je vous 

recommande Phoebé, notre sœur, 

servante de l’assemblée à Cenchrée, 

afin que vous la receviez dans le 

Seigneur, comme il convient à des 

saints, et que vous l’assistiez dans 

toute affaire pour laquelle elle aurait 

besoin de vous : en effet elle a été en 

aide à beaucoup, et à moi-même » 

(Rom. 16 : 1-2). 



Nous voulons relire ensemble la vocation des femmes au 
service de la communauté. Phoebé, femme rayonnante 
et servante de l’Église, a été une figure de fidélité et 
de courage. À son exemple, nous sommes appelées 
à être des témoins de la lumière, des bâtisseuses de 
paix et d’unité, des femmes de discernement et de 
compassion. Rendons grâces à Dieu pour Phoebé et 
pour chaque sœur à laquelle Il confie le discernement 
spirituel nécessaire pour voir la tâche qu’il veut bien lui 
confier.
Le Document final du Synode nous rappelle que les 
femmes constituent la majorité du peuple de Dieu et 
qu’elles sont souvent les premières missionnaires de la 
foi au sein de la famille et de la société. Elles sont un don, 
un signe et un témoignage vivant au cœur de l’Église. 
Leur histoire – qu’elles soient mères, consacrées, 
éducatrices, responsables communautaires ou 
femmes en recherche – est une source d’espérance et 
de transformation.
Notre Église, et plus largement notre société, ont besoin 
du regard et de la parole des femmes : leur manière 
d’écouter, d’enseigner, d’organiser, de créer des liens, 
de soigner et de réconcilier. Elles révèlent le visage 
maternel et fraternel de Dieu au cœur du monde. « La 
synodalité est une manière de décrire comment nous 
pouvons nous rassembler, former une communauté et 
rechercher la communion en tant qu’Église… »
Les femmes constituent la majorité des personnes 
présentes sur nos bancs et sont souvent les premières 
missionnaires de la foi au sein de la famille. Les 
femmes consacrées, tant dans la vie contemplative 
qu’apostolique, sont un don, un signe et un témoignage 

fondamental et distinctif parmi nous. La longue histoire 
des femmes missionnaires, saintes, théologiennes 
et mystiques est également une source puissante 
de nourriture et d’inspiration pour les femmes et 
les hommes d’aujourd’hui. C’est ce que nos Sœurs 
Jeannette KAMA et Umbelina CISS et Monica nous ont 
partagé.
Pour comprendre la portée d’un tel don, il faut penser 
d’emblée à une très grande variété de services dans 
l’assemblée. Il peut sembler à certains qu’une aide n’a 
qu’une activité subalterne, mais la manière dont vous 
vivez votre engagement comme laïcs suppose ouverture, 
présence active, passion pour le Christ et don de soi-
même. Merci de nous rappeler par votre présence, 
que l’Esprit Saint nous donne d’avancer ensemble, 
dans la diversité et la confiance, sur les chemins de la 
communion et du service.
Aujourd’hui, à Dakar, en écho à Rome, nous voulons :
- Rendre grâce pour le chemin parcouru ;
- Écouter ce que l’Esprit inspire aux femmes de nos 
Églises ;
- Tisser des liens de communion et de solidarité entre 
nous ;
- Ouvrir des chemins pour la réception africaine du 
Document final.
Cette rencontre a été un espace de parole et d’espérance, 
un lieu où l’on s’est mutuellement reconnu comme 
partenaires dans la construction d’un monde plus 
juste, plus pacifique et plus humain. Cette marche de la 
synodalité vécue, où la voix des femmes – chrétiennes, 
musulmanes et de toutes convictions – devient source 
d’unité et d’espérance pour l’Afrique et pour le monde.

Sous la houlette de notre Maître de Cérémonie Coach Prospère, que nous 
remercions, 



Nous saluons aussi avec Abbé Roger GOMIS, notre accompagnateur spirituel. Voici l’orientation qu’il nous a donné 

tout au long de nos travaux. Nous retrouvons une magnifique synthèse de la richesse de cette journée. Son apport nous 

permet de poursuivre le chemin dans nos différents milieux de vie et de mission.

Nouveaux espaces de discernement et de collaboration dans l’Église 

Sans tomber dans le concordisme, cette urgence et ce contraste nous amènent à nous intéresser au thème du 
prochain synode sur la synodalité dans l’Eglise . Je voudrais dans cette contribution recueillir les leçons de l’histoire 
pour voir le chemin parcouru ensemble dans l’Eglise sur la question de la participation des femmes dans sa mission, 
ses instances de décision et ses orientations pastorales. La pleine participation des femmes n’est pas une exigence 
nouvelle. C’est l’intuition de la Genèse. Car, il n’y a pas d’humanité selon le cœur de Dieu sans l’alliance de l’homme 
et de la femme. Ce qui nous amène à considérer un certain nombre d’exigences. 
La première exigence est d’accepter de regarder la réalité en face. Le mouvement d’affirmation des femmes constitue 
un fait marquant de l’évolution sociale actuelle un « signe des temps » selon le Pape Jean XXIII. Ne sommes-nous 
pas devant un fait de civilisation majeur ? 

Introduction 

Aujourd’hui, la question du rôle et de la 

participation des femmes à la vie de notre 

Église est une question de toute première 

importance pour sa vie et son avenir. Les 

circonstances provisoires et passagères de 

la société dans laquelle elle se trouve, la 

pousse souvent à s’adapter (ou pas). Osons-

le reconnaître, il existe un contraste évident 

entre la condition féminine dans la société et 

dans l’Église. Ce contraste est de plus en plus 

apparent et de plus en plus contesté. Pour 

les jeunes notamment, cette situation est 

difficilement explicable dans certains pays. 

Du coup, il se pose la question de la mesure 

de la mission de l’Eglise. Est-ce la société ou 

le message du Christ Ressuscité ? 

La synodalité au féminin :

Sr Anne Béatrice FAYE CIC

nous croyons en la grâce d’être femme pour le monde 
et l’Eglise 



La seconde exigence est d’exercer le discernement. Ce mouvement véhicule des germes d’humanisation de la société, 
mais il comporte aussi des risques divers. Nous sommes au beau milieu d’un effort collectif de discernement à 
poursuivre avec ouverture et ténacité en tirant profit même des tensions et des divergences d’interprétation parmi nous.  
Ajoutons une troisième exigence qui consiste à reconnaître et accompagner avec confiance ce mouvement qui souffle 
à l’intérieur même de notre Église. Il cherche à rejoindre le sens de l’attitude de Jésus à l’égard des femmes.  Il n’est pas 
étranger croyons-nous au travail de l’Esprit en train de « faire toutes choses nouvelles » . Il nous paraît que le mouvement 
des femmes dans l’Église à travers le monde se développe dans une perspective de justice, de dignité de partenariat. 
C’est au nom de leur baptême comme filles et fils de Dieu que des femmes et des hommes travaillent pour que toute 
espèce de discrimination disparaisse. Ce n’est pas une mode passagère, il s’agit pour eux de la fidélité à l’Évangile 
libérateur du Christ ressuscité.
Au regard de ces exigences, je vous propose trois attitudes : regarder, discerner et accompagner. Autrement dit il s’agit 
de se mettre à l’écoute de l’Eglise, comprendre sa position sur le rôle et la participation des femmes en son sein à partir 
des quelques synodes et proposer des nouveaux espaces de discernement et de concertation dans la mission. Sur son 
chemin de synodalité, nous allons poser sans détour les problèmes que nous percevons dans l’Eglise en nous mettant 
à l’écoute de la situation des femmes.  

1.	 A l’écoute de la situation des femmes 
dans l’Eglise 
L’Eglise découvre le gain qu’il y a à s’écouter, à s’apprivoiser, 
dans la reconnaissance de notre commune condition 
chrétienne. 
C’est connu de tous, les femmes constituent une part active 
dans l’Eglise. Elles sont les premières collaboratrices de 
la mission évangélisatrice. À travers les continents, des 
milliers de femmes religieuses comme laïcs, proclament le 
Royaume de Dieu par des actes concrets de compassion. 
Malgré cela, dans la collaboration elles sont souvent 
réduites à un rang inférieur. Beaucoup s’éprouvent 
ignorées, voire humiliées par une institution où l’autorité 
s’exerce en dépendance quasi absolue du sacerdoce 
ministériel. Elles ont donc le sentiment de faire beaucoup, 
sinon tout, en demeurant invisibles, reléguées au rang 
d’exécutrices. 
Cette injustice est d’autant plus ressentie qu’autour 
d’elles nos sociétés sont engagées dans un vaste effort de 
parité, où progressivement, même si là aussi les choses 
sont laborieuses et difficiles, les femmes acquièrent des 
droits et des responsabilités identiques aux hommes. 
Ainsi le fossé se creuse, faisant fâcheusement apparaître 
l’Église, aux yeux de nos contemporains, comme bastion 
de résistance au progrès de la société. Ajoutons le fait 
que, de par sa structure et son exercice de l’autorité 
doctrinale, l’Église se prononce sur le plus intime de 
la vie des femmes à travers des positions fixées par des 
hommes, et de surcroît célibataires. Comment celles-ci 
ne ressentiraient-elles pas un abus de pouvoir finalement 

bien peu évangélique ?
C’est donc au nom de leur baptême qui les fait « filles de 
Dieu » et « disciples du Christ » et au nom de la commune 
mission ecclésiale qu’elles revendiquent d’être reconnu 
à part entière dans l’Église. Ce survol sur la situation des 
femmes dans l’Eglise nous invite à revisiter le sens des 
concepts de synode, de synodalité et de collégialité.
2.	 Le  chemin parcouru sur le rôle et la 
participation des femmes dans l’Eglise
Les revendications des femmes sur les questions de 
justice, d’égalité, d’équité, de pauvreté, de violence 
ont obligé l’Église à se questionner sur ses propres 
comportements à l’égard des femmes qui voient leur 
rôle cantonné au second plan. Dès lors, l’Eglise va-t-elle 
changer ? Doit-elle changer ? 
2.1	 Du synode à la synodalité un processus 
de discernement en commun.
Le mot Synode indique le chemin que parcourent 
ensemble les membres du peuple de Dieu. Il  renvoie 
également au Seigneur Jésus qui se présente lui-même 
comme « le chemin, la vérité et la vie »  et au fait que les 
chrétiens, qui le suivent, étaient à l’origine appelés «les 
disciples de la Voie» . En un sens spécifique, dès les tout 
premiers siècles, on a désigné par la parole « synode » les 
assemblées ecclésiales convoquées à différents niveaux 
(diocésain, provincial, régional, patriarcal ou universel) 
pour exercer un discernement, à la lumière de la parole de 
Dieu et dans l’écoute de l’Esprit Saint, sur les questions 
doctrinales, liturgiques, canoniques et pastorales qui 
surgissent en cours de route . Une Église synodale est 



donc une Église de l’écoute, du sensus fidei, des évêques, des Églises locales et même au-delà, de ce qui traverse 
l’humanité et des appels de l’Esprit.
Quant au mot synodalité, bien qu’on ne le rencontre pas explicitement dans l’enseignement de Vatican II, on peut 
affirmer qu’elle se trouve au cœur de l’œuvre de renouveau promue par le Concile. C’est le fait d’être ensemble et relié 
aux autres. La synodalité implique avant tout une posture d’écoute et de dialogue avec le monde. Autrement dit, elle 
indique 
« le modus vivendi et operandi spécifique de l’Église, le Peuple de Dieu, qui manifeste et réalise concrètement sa 
communion d’être en marchant ensemble, en se rassemblant en assemblée et en participant activement de tous ses 
membres à sa mission évangélisatrice» . 
Le concept de communion exprime «la substance profonde du mystère et de la mission de l’Église », qui a dans la 
célébration eucharistique «sa source et son sommet ».  
La synodalité, soulignait déjà le Pape en 2015, 
« offre le cadre interprétatif le plus adéquat pour comprendre le ministère hiérarchique lui-même. Si nous comprenons 
que, l’Église et le synode sont synonymes, nous comprenons aussi qu’en son sein, personne ne peut être élevé au-
dessus des autres. Au contraire, explique-t-il dans l’Église, il est nécessaire que quelqu’un s’abaisse pour se mettre au 
service de ses frères et sœurs en chemin. Jésus a constitué l’Église en plaçant à son sommet le Collège apostolique, 
dont l’apôtre Pierre est le rocher. Mais dans cette Église, comme dans une pyramide inversée, le sommet est sous la 
base ». C’est pourquoi, ceux qui exercent l’autorité « sont appelés ministres : car, selon le sens premier du mot, ils sont 
les derniers de tous ».
Et il poursuit en resituant le sens de la collégialité. 
«Alors que le concept de synodalité se réfère à l’implication et à la participation de tout le peuple de Dieu dans la vie 
et la mission de l’Église, le concept de collégialité précise le sens théologique et la forme d’exercice du ministère des 
évêques au service de l’Église particulière qui a été confiée à la sollicitude pastorale de chacun d’entre eux, et de la 
communion entre les Églises particulières au cœur de l’unique Église universelle du Christ, moyennant la communion 
hiérarchique du collège épiscopal avec l’évêque de Rome. La collégialité est ainsi la forme spécifique sous laquelle la 
synodalité ecclésiale se manifeste et se réalise à travers le ministère des évêques au niveau de la communion entre 
les Églises particulières d’une région, et au niveau de la communion entre toutes les Églises dans l’Église universelle. 
Toute manifestation authentique de synodalité implique, par sa nature, l’exercice du ministère collégial des évêques 
» . 
A partir de cette clarification des concepts de synode, synodalité et collégialité, il en découle l’existence de trois 
niveaux d’exercice de la synodalité. Le premier niveau a lieu dans les Églises particulières. Le deuxième niveau est 
celui des provinces et des régions ecclésiastiques, des conseils particuliers et surtout des conférences épiscopales. 
Le dernier niveau est celui de l’Église universelle. «Ici, le synode des évêques, représentant l’épiscopat catholique 
devient une expression de la collégialité épiscopale au sein d’une Église synodale». Nous pensons que les femmes se 
déploient déjà beaucoup dans les deux premiers niveaux d’exercice. Qu’apportent-elles concrètement au processus 
du renouveau théologico-pastoral de l’Eglise universelle ? 
Il y a une manière féminine d’exister, d’expérimenter le temps, de se rapporter au monde des corps, de se tenir dans la 
vie et dans la relation à l’autre, donc aussi de connaître Dieu. L’Église, que notre théologie déclare si souvent féminine, 
ne peut être vraiment elle-même qu’en faisant droit à l’expérience et à la parole des femmes. Non pour jouer celles-
ci contre celles des hommes ! Mais pour que la foi se dise selon sa véritable ampleur, en particulier en intégrant 
la complexité de la vie, son excès sur tout discours du concept, toute prétention à la totalisation spéculative. Les 
femmes sont sur ce point, je crois, porteuses d’une vigilance singulière et très nécessaire. Voyons le chemin parcouru 
depuis le Concile Vatican II sur la question de la participation des femmes dans l’Eglise. 
2.2	 Les femmes et le Concile Vatican II : un regard sur le monde.
Dans les premiers siècles, l’Église fonctionnait de manière synodale et collégiale. À partir du Moyen Âge et du concile 
de Trente, parce qu’elle a dû se positionner face au pouvoir politique puis en réaction à la Réforme protestante, elle 
a adopté une structure plus hiérarchique et cléricale. Le sommet a été atteint lorsque Vatican I a mis un accent très 



fort sur la primauté du pape. Au concile Vatican II, un des lieux importants de renversement a été la question de la 
collégialité, le fait que le pape n’était pas seul dans sa primauté, mais qu’une autorité était exercée par les évêques 
réunis en concile. 
Soulignons que bien avant Vatican II, le mouvement féministe était un mouvement de promotion des droits des 
femmes, un mouvement désireux de contrer les inégalités fondées sur le sexe. Pour plusieurs femmes, le lien entre 
foi et engagement social était à la source même de leurs revendications. Ainsi, l’Union Mondiale des Organisations 
des Femmes Catholiques (UMOFC), avait déjà pour objectif dès 1910 de « Promouvoir la présence, la participation 
et la coresponsabilité des femmes catholiques dans la société et dans l’Église, pour leur permettre de remplir leur 
mission d’évangélisation et de travailler au développement humain ». Ainsi, la place faite aux femmes dans l’Église 
et dans la société sera un point de convergence. La dignité baptismale des enfants de Dieu et la commune mission 
ecclésiale seront les deux principaux arguments. La question de la reconnaissance pleine et entière des femmes 
dans l’Église et la société sera nommée comme l’une des priorités pour la crédibilité de l’Église. Le synode terminé, 
Madame Pilar Bellosillo  écrira que, 
« pour être fidèles à Vatican II,  nous devons nous charger de la cause de Dieu dans l’histoire du monde». Elle ajoutera 
: « En ce qui concerne l’Église (…) la moitié du Peuple de Dieu apparaît comme passif et gérée par l’autre moitié. 
L’UMOFC prend la décision d’être honnêtement et de l’intérieur même de l’Église, une conscience critique. Nous 
sommes l’image de Dieu avec l’homme ». 
Non seulement Vatican II reste une « boussole » pour l’Église, mais sa mise en œuvre passe par la réforme de l’Église, 
avec une insistance nouvelle sur la synodalité propre au christianisme. 
2.3	 Le changement de perception : la femme comme un « signe des temps » et de l’Esprit.
Jean XXIII dans son encyclique Pacem in Terris , parlait de l’entrée de la femme dans la vie publique comme d’un « 
signe des temps », donc un signe de l’Esprit. Selon Karl Rahner, l’expression signes des temps (signa temporum) est 
« l’une des trois ou quatre formules les plus significatives du Concile, au cœur de ses démarches comme à l’initiative 
de son inspiration » . Ainsi, la Constitution sur l’Église , réaffirmera qu’il n’y a pas d’inégalité dans le Christ. Le décret 
sur l’Apostolat des laïcs , dira qu’il est important que la participation des femmes grandisse dans les divers secteurs 
de l’apostolat de l’Église. La Constitution pastorale Gaudium et spes - L’Église dans le monde de ce temps,  parlera 
de la discrimination fondée sur le sexe comme contraire au dessein de Dieu. En effet, sans la participation véritable 
de la femme, la société humaine et même le royaume de Dieu n’atteindraient ni leur perfection, ni leur plénitude, et 
les hommes seraient infidèles au dessein même de Dieu sur eux. 
Soulignons la présence de Barbara Ward, qui avait été l’un des inspirateurs du souhait des Pères du Concile formulé 
au numéro 90 de la Constitution pastorale sur l’Eglise dans le monde contemporain, Gaudium et spes. Elle a poussé 
pour que le Concile fasse des pas concrets afin que, par son autorité morale, l’Eglise s’engage, d’une façon pour 
ainsi dire formelle et visible, dans la lutte contre la pauvreté.
« Considérant l’immense misère qui accable, aujourd’hui encore, la majeure partie du genre humain, pour 
favoriser partout la justice et en même temps pour allumer en tout lieu l’amour du Christ à l’endroit des pauvres, le 
Concile, pour sa part, estime très souhaitable la création d’un organisme de l’Eglise universelle, chargé d’inciter la 
communauté catholique à promouvoir l’essor des régions pauvres et la justice sociale entre les nations » . 
Dans son discours de clôture du Concile, le pape Paul VI s’adressera aux femmes en ces termes : « l’Église est fière 
(…) d’avoir libéré la femme, d’avoir fait resplendir (…) dans la diversité des caractères, son égalité foncière avec 
l’homme. (…) L’heure est venue où la vocation de la femme s’accomplit en plénitude, l’heure où la femme acquiert 
dans la cité une influence, un rayonnement et un pouvoir jamais atteint » . Il magnifiera la femme mais la resituera 
dans son rôle traditionnel d’épouse, de mère, d’éducatrice, de gardienne de la foi avec Marie comme modèle. Bien 
qu’avec des variantes, le langage ne changera guère au fil des ans. Tout en réprouvant les discriminations sociales, 
il sera toujours question de la vocation spéciale des femmes, non appelées à l’apostolat propre des Douze.
A peine le Concile terminé, l’encyclique Humanæ Vitæ , est venu jetée une douche d’eau froide sur l’enthousiasme 
de beaucoup de catholiques qui, portés par l’effervescence du Concile et les découvertes modernes, s’attendaient 



à plus d’ouverture sur les questions se rapportant à la régulation des naissances. Dans la même lancée, la lettre 
apostolique de Jean Paul II, Muliaris dignitatem  et celle du cardinal Joseph Ratzinger (alors préfet de la Congrégation 
de la doctrine de la foi), sur La collaboration hommes femmes dans l’Église  ont eu pratiquement le même effet chez 
les femmes. Ces deux lettres, tout en valorisant la Femme avec un F majuscule, la garde dans un rôle traditionnel, 
hors des responsabilités de la vie sociale ou ecclésiale. 
Paradoxalement, nous devons au pape saint Jean-Paul II l’interprétation de plusieurs concepts de la femme dans ce 
qu’on appelle maintenant sa « Théologie du Corps ».  C’est la vision intégrale de la personne humaine - corps, âme et 
esprit – qu’il y a développé. Comme il l’explique, le corps humain a une signification précise. Il porte des réponses aux 
questions les plus essentielles de notre existence :
•	 Pourquoi avons-nous été créés homme et femme ? que nous soyons de l’un ou l’autre sexe importe-t-il 
vraiment ? 
•	 Pourquoi l’homme et la femme étaient-ils, au commencement, appelés à la communion ? Qu’est-ce que 
l’union conjugale d’un homme et d’une femme dit de Dieu et de son plan pour notre vie ?
•	 Quel est le sens des vocations au mariage et au célibat ? 
•	 Qu’est-ce qu’aimer ? 
•	 Est-il vraiment possible d’être des « cœurs purs » ?
Bien que sa pensée ne couvre pas toutes les bases et n’ait pas la voix des femmes, elle démontre que certains hommes 
de l’Église sont conscients du fait que certains aspects de leur conception des femmes doivent être corrigés.
Les synodes qui vont se succéder montrent l’influence du social sur l’ecclésial. Cette influence se vérifie par certaines 
demandes explicites. Notons entre autre l’accès au ministère du diaconat et la réforme du Code de droit canonique 
pour corriger les discriminations fondées sur le sexe, puisque les femmes sont membres de l’Église à part entière 
au même titre que les hommes. Le pape François l’a récemment modifié pour ouvrir les ministères laïcs installés de 
lecteur et d’acolyte aux femmes laïques. Il continue d’étudier la question des femmes dans le diaconat ordonné. Mais 
quantité de femmes font déjà des lectures et donnent la communion sans pour autant être instituées . 
3.	 La synodalité au féminin  dans une Eglise en continuel discernement. 
L’Eglise va s’engager dans un processus en faveur de la participation des femmes à la vie et au gouvernement de 
l’Église. D’où la tentative de comprendre la synodalité au féminin dans le processus synodal.
3.1	 Focus sur les différents synodes et la participation des femmes  
Le premier synode des évêques tenu en 1971 portant sur le thème « Justice dans le monde », va inaugurer une nouvelle 
ère de dialogue en Église, autour d’une table où les femmes baptisées n’étaient pas habituellement convoquées. 
En effet, c’est la première fois qu’une femme a joué un rôle de cheville ouvrière dans l’élaboration d’un document 
relevant de l’instance suprême de l’Eglise » . Il s’agit de Mme Barbara Ward  qui rédigea la partie la plus importante 
de la synthèse des débats de ce synode. « Rien d’étonnant que « Justice dans le monde » souhaite « que les femmes 
reçoivent leur propre part de responsabilité et de participation dans la vie communautaire de la société et même de 
l’Eglise et qu’une étude approfondie se fasse à ce sujet par des moyens appropriés, par exemple une commission 
mixte d’hommes et de femmes, de religieux et de laïcs de différentes situations et disciplines » . De plus ce synode 
a qualifié le combat pour la justice et la participation à la transformation du monde de dimension constitutive de la 
prédication de l’évangile. 
Avec le synode sur la famille , les mouvements féministes rappellent à l’Eglise que c’est par fidélité à la parole de 
Dieu qu’elle doit les reconnaître comme un fait positif. L’Église ne doit pas être à la remorque de la civilisation et des 
cultures, ni excuser ses retards. Elle doit avoir une parole prophétique pour promouvoir toute forme de libération.
Le synode sur la Réconciliation et la pénitence dans la mission de l’Église fut une occasion pour traiter la question de 
la réconciliation hommes femmes dans l’Église en mettant en place des structures de dialogue efficaces à l’intérieur 
des Églises respectives. Car, les appels de l’Église au monde pour la promotion du statut des femmes n’auront bientôt 
plus d’impact, si ne se réalise parallèlement à l’intérieur de l’Église la reconnaissance effective des femmes comme 
membres à part entière. Sur les ministères dans l’Eglise, ils sont exercés dans les faits par un grand nombre de femmes, 



sinon la majorité. L’Église commence à les reconnaître.
Le synode sur la vocation et la mission des laïcs dans l’Église et dans le monde  a clairement montré qu’il faut prendre 
acte du fait que les femmes forment la majorité des laïques engagés en Église. Elles sont présentes partout dans la vie 
ecclésiale courante mais absentes des postes de décision et exclues du ministère ordonné. Elles tiennent la maison 
pour ainsi dire, mais les hommes seuls dirigent. Dans notre contexte culturel, cette situation est de moins en moins 
acceptable. Si l’on ne recherche pas activement des moyens d’assurer une représentation équitable des femmes et 
des hommes à tous les niveaux de la vie ecclésiale, c’est la crédibilité même de l’Église qui sera atteinte. Qu’en est-il 
de la situation en Afrique ?
3.2	 La synodalité au féminin  dans l’Eglise famille de Dieu en Afrique
Qu’est devenue par exemple la résolution 48 de 1994 ? Qu’elle est la différence entre ce qui s’est dit en Assemblée 
en 1994 et le texte de l’Exhortation apostolique, Ecclesia in Africa (septembre 1995). Il est difficile d’en faire une 
évaluation complète. Mais, parmi les interventions des Evêques, certaines furent intéressantes, voire novatrices. Le 
thème de l’Église famille fut nettement affirmé : « Les Pères y ont vu une expression particulièrement appropriée de la 
nature de l’Église pour l’Afrique » . Dans la pratique cependant, elle bute sur certaines représentations que l’on peut 
se faire de la famille à savoir : hiérarchique et machiste. 
La manière dont la question de la femme a été traitée est révélatrice d’une certaine conception en Afrique. En effet, le 
cheminement réducteur qu’elle a connu trahit la difficulté encore évidente pour le sommet d’être l’écho des voix d’en 
bas. En effet, John Njue d’Embu évêque du Kenya (devenu cardinal depuis lors) avait suggéré de « créer des ministères 
laïcs auxquels les femmes auraient le droit de participer et il faudrait prendre des mesures pour bien les préparer et 
bien les former à ces ministères. Les femmes devraient avoir le droit de conduire les services du dimanche qui se font 
là où il n’y a pas de prêtres à disposition. »   La proposition 48 votée à une large majorité par les évêques avait souhaité 
« que l’Église établisse des ministères pour les femmes et intensifie ses efforts pour favoriser leur formation » . Dans 
l’exhortation apostolique, l’érosion est manifeste et le texte perd du relief. 
On peut y lire : « il est opportun que les femmes, ayant reçu une formation adéquate, prennent part, aux niveaux 
appropriés, à l’activité apostolique de l’Eglise » . Le mouvement de haut en bas qui est toujours très puissant dans 
l’Eglise romaine devrait être complété d’un mouvement circulaire, de la communion ecclésiale surtout en Afrique, 
comme le sollicitait le document conciliaire sur l’Eglise (Lumen Gentium).  Car, cette dernière pense souvent à partir 
de la “tête”, c’est-à-dire du chef, de l’évêque, du curé, de l’homme chef de famille.
Quinze ans après la première Assemblée Spéciale pour l’Afrique, le synode spécial de 2009 a été en quelque sorte un 
moyen de faire le point sur le rôle et la condition de la femme dans l’Eglise en Afrique. Parmi les nombreux thèmes 
abordés, celui de la condition de la femme en Afrique a occupé une place importante . Il s’est agi de la femme, certes, 
mais en présence et en dialogue avec les femmes. En effet, à ce synode étaient présentes 20 femmes auditrices sur 
les 49 auditeurs et 10 expertes sur un total de 29. 
Les Pères synodaux et ces trente femmes se sont penchés sur l’Eglise en Afrique. Les interventions de ces dernières ont 
permis de toucher du doigt plusieurs problèmes affectant particulièrement la femme dont les violences multiformes, 
les viols, leur dur labeur et la polygamie. Leurs témoignages expérientiels, significatifs ont surtout enrichi la réflexion 
et les partages durant les sessions et les carrefours.  
Vous êtes « la colonne vertébrale » de notre Église locale. C’est le message spécial aux femmes catholiques du continent. 
« Vous, les femmes catholiques, vous vous inscrivez dans la tradition évangélique des femmes qui assistaient Jésus 
et les apôtres ! Vous êtes pour les Églises locales comme leur « colonne vertébrale » car votre nombre, votre présence 
active et vos organisations sont d’un grand soutien pour l’apostolat de l’Église » . Et pourtant ! 
Malgré les « progrès accomplis pour favoriser l’épanouissement et l’éducation de la femme dans certains pays 
africains, il reste, dans l’ensemble que, sa dignité, ses droits ainsi que son apport essentiel à la société et à l’Eglise ne 
sont pas pleinement reconnus ni appréciés » . La femme reste toujours enfermée dans ses stéréotypes.
3.3	 La synodalité au féminin : une Eglise en écoute avec le Pape François.  
 A l’occasion du 50ème anniversaire de la création du synode des évêques, le 17 octobre 2015, il avait affirmé : « Ce 



que le Seigneur nous demande, dans un certain sens, est déjà contenu entièrement dans le mot synode. Marcher 
ensemble - laïcs, pasteurs, évêque de Rome - est un concept facile à exprimer en paroles, mais pas si facile à mettre 
en pratique ». Depuis le début de son pontificat, le Pape François, nous a rappelé à plusieurs reprises que la synodalité 
est une des voies majeures dans la vie de l’Église. Avec l’Exhortation apostolique Evangelii gaudium , il met en œuvre 
une nouvelle étape de la réception du concile Vatican II, à la suite de ses deux prédécesseurs. 
Ce qui est frappant c’est de voir comment le Pape François conçoit son ministère à travers l’écoute des pasteurs 
qui ont eux-mêmes écouté le peuple. Il insiste souvent sur l’enjeu de la liberté de parole et de débat. Du coup, la 
synodalité, intègre l’ensemble du peuple de Dieu. Cela demande de trouver des processus participatifs qui permettent 
l’écoute mutuelle pour un discernement en commun. Par exemple, les derniers synodes ont développé la phase de 
consultation et de préparation. Cette dynamique, inclut au maximum le peuple de Dieu – structures hiérarchiques 
traditionnelles, mais aussi organes ecclésiaux, communautés religieuses, mouvements laïcs, universités.
Avec lui, on assiste à une féminisation progressive de la Curie et des responsabilités pastorales sur le terrain, en 
réponse à une demande très forte depuis Vatican II et qui n’a cessé de se renforcer. On a l’impression que l’Eglise 
change plus vite qu’on ne le pense. En effet, les événements vont plus vite que les décisions puisque plusieurs femmes 
remplissent actuellement certains ministères avec beaucoup de compétence. Le Pape François semble décidé à 
modifier un certain nombre de choses, pas tant sur le fond que sur le plan de la discipline, celle des prêtres, des laïcs 
mariés, des évêques. Par discipline, on entend les règles qui régissent nos engagements respectifs. 
Il est à l’origine d’une toute nouvelle commission d’experts chargée d’étudier le rôle des femmes diacres au début du 
christianisme, et d’en tirer éventuellement des propositions sur la place des femmes dans l’Eglise catholique. « Cela 
ferait du bien à l’Eglise de clarifier ce point. Je parlerai pour qu’on fasse quelque chose dans ce genre » déclarait-il. Il a 
manifestement le désir de faire bouger les lignes. Jean-Paul II en avait déjà fait pas mal bouger, avant lui. 
Les femmes ont participé en tant qu’auditrices et expertes aux synodes les plus récents, et le nombre de religieuses 
participant aux assemblées synodales a augmenté. Le Saint-Père nomme des femmes comme sous-secrétaires 
dans divers dicastères, ainsi que dans des bureaux non curiaux. Il a nommé une religieuse comme sous-secrétaire 
du Secrétariat général du Synode des évêques avec droit de vote et il a nommé la première femme Promotrice de la 
justice à la cour d’appel du Vatican. François a également nommé six femmes au Conseil pour l’économie du Vatican, 
qui a autorité sur toutes les activités économiques du Saint-Siège et de l’État de la Cité du Vatican. Je pense que nous 
verrons plus de ces nominations à l’avenir, car, le pape montre malgré tout une certaine audace en bousculant l’ordre 
patriarcal d’une Église encore trop souvent misogyne.
La question demeure toujours : la culture du mépris des femmes au sein de l’Église va-t-elle changer uniquement parce 
que des femmes sont nommées à ces postes ? Le fait qu’elles puissent maintenant être installées comme lectrices ou 
acolytes, ou que demain le diaconat puisse nous être ouvert, ne changera pas le fait que dans l’inconscient de l’Église 
certaines attitudes à l’égard des femmes persisteront. 
Il y a lieu de dénoncer ici les conditions d’exploitation que de si nombreuses femmes doivent supporter. « Moi, disait 
le Pape François aux Supérieures Majeures, je souffre quand je vois que dans l’Église, le rôle de service de la femme 
dérive vers un rôle de servitude. » Il faut avoir le courage de dire “non” quand on nous demande « une chose qui relève 
plus de la servitude que du service ». « Quand on veut qu’une consacrée fasse un travail de servitude, on dévalue la 
vie et la dignité de cette femme. Sa vocation est le service. Le service de l’Église, où qu’elle soit. Mais pas la servitude 
! » Il est temps que les femmes «ne se sentent pas hôtes, mais pleinement participantes des différents domaines de 
la vie sociale et ecclésiale ». 
Le synode sur la synodalité 
Vouloir analyser les grands enjeux du synode, à quelques jours de l’ouverture de l’Assemblée générale ordinaire 
(première session), relève d’un grand défi. Même s’il est pratiquement impossible de dire combien de fidèles ont pris 
part à la vaste consultation qui a ouvert ce processus lancé en 2021 par le pape François, nous sommes face à la 
plus grande participation, au plus grand événement mondial d’écoute du peuple de Dieu, que les catholiques n’aient 
jamais connu. A cette étape du processus, il s’agit donc d’assumer cette nouveauté, ce nouveau « visage synodal de 



l’Eglise ».
Le pape François a donné sa vision d’une “Église synodale”, c’est-à-dire fondée sur une « dynamique d’écoute ». Il 
imprime clairement par-là une direction où prévaut la délibération à tous niveaux – paroissial, diocésain, continental et 
universel. Pour paraphraser le pape, « cheminer ensemble est la voie constitutive de l’Église » (Discours d’introduction 
à l’ouverture des travaux de la 70ème assemblée générale de la Conférence épiscopale italienne, 22 mai 2017).
L’évêque reste certes le principe d’unité de l’Église. Dans le processus synodal, chaque évêque initie, guide et conclut 
la consultation. Mais il y a un appel à une plus grande participation de tous au discernement, ce qui nécessite de 
repenser les processus de prise de décision. La consultation a clairement fait émerger une forte demande pour des 
structures de gouvernance appropriées, inspirées par une plus grande transparence et une plus grande responsabilité 
de tous.
Se dessine également le souhait d’une Eglise famille accueillante à l’endroits des personnes en situation de 
vulnérabilité, à l’instar des personnes âgées, des victimes d’abus de toutes sortes, des malades, des prisonniers, 
des handicapés, mais aussi de celles qui sont en difficulté avec les normes de l’Eglise (LGBTQ+, personnes divorcées 
remariées, polygames), ceux qui ne partagent pas notre foi (les athées, les personnes et les mouvements religieux 
anti chrétiens, les religions traditionnelles), et bien sûr les orphelins, les enfants vivant dans la rue en rupture avec 
leurs familles, les jeunes sans emploi, les veufs et veuves, les migrants, les réfugiés, les filles mères, les minorités 
ethniques, les personnes en marge du point de vue  socioéconomique (les pauvres), sans oublier ceux et celles qui 
sont indexés comme sorciers et porteurs de mauvais sorts… En bref, le visage synodal de l’Eglise demande de « quitter 
la position confortable de ceux qui offrent l’hospitalité pour nous laisser accueillir dans l’existence de ceux qui, sur 
nos chemins d’humanité, sont nos compagnons » (document de synthèse du processus synodal allemand).
Mais l’un des plus grands enjeux reste peut-être la question de la place de la femme dans l’Eglise. Les appels au 
leadership des femmes sont souvent considérés à tort comme une préoccupation de l’Occident. Or, presque tous 
les rapports issus de la consultation soulèvent la question de la participation pleine et égale des femmes. Tous 
demandent la conversion et le renouvellement de la manière dont nous vivons les relations entre hommes et femmes 
dans l’Église, ainsi que dans la concrétisation des relations entre les ministres ordonnés, les consacrés.es et les laïcs..
Se dégagent deux défis majeurs. Un premier défi est d’ouvrir des espaces, de fournir des moyens et de générer des 
formes pour la participation effective des femmes dans les organes de discernement et de prise de décision. Un 
deuxième défi est la nécessité de créer et d’instituer de nouveaux ministères, en particulier pour les femmes. De 
nombreuses voix considèrent par exemple que l’institution du diaconat féminin est urgente, compte tenu de ce qui se 
passe dans diverses communautés. L’Assemblée générale d’octobre n’a donc pas d’autres choix que de se saisir de la 
question du leadership féminin et doit approfondir la contribution des femmes à la réflexion théologique, aux conseils 
pastoraux, à l’accompagnement des communautés, aux domaines d’élaboration et de prise de décision.
Un autre sujet, enfin, me tient particulièrement à cœur. En termes de nombre, au sein des instances de gouvernement 
de l’Eglise, il n’y a pas de doute que les Africains.es ne sont pas très visibles. Dans une perspective synodale, la 
dynamique de la coresponsabilité doit être pensée, au service d’une mission commune et non comme une manière 
organisationnelle de répartir les rôles et les pouvoirs. Ce qui importe aujourd’hui, c’est la place fondamentale des 
Eglises particulières fruit d’une « décentralisation salutaire », dixit le pape François, afin de permettre des expressions 
inculturées et décoloniales de la catholicité dans des Églises particulières. Il s’agit fondamentalement de renforcer 
les « instruments régionaux de communion » tels que les synodes nationaux ou diocésains, voire continentaux, ainsi 
qu’une saine décentralisation par rapport à la curie romaine.
Dans le processus synodal, l’Eglise doit redonner leur place aux Eglises particulières dans le respect et l’intégration 
de la diversité culturelle, le pluralisme et la diversité des charismes dans l’Église tout en maintenant la communion.
Le chemin des femmes dans l’Église est plein de blessures, de situations douloureuses et de rédemption, c’est un 
parcours pascal où l’amour de Dieu a été évident et définitif ; un amour qui demeure au-delà des efforts de certains 
pour rendre invisibles la présence et la contribution des femmes dans la construction de l’Église. L’Église a un visage 
de femme : les assemblées, les groupes paroissiaux, les célébrations liturgiques, les ministères apostoliques des 



communautés, la qualité de la réflexion et la chaleur du dévouement envers l’Église sont souvent et surtout tissés 
dans le sein des femmes. Il est possible de s’en rendre compte dans tous les contextes.
L’Église, qui est mère et maîtresse, mais aussi sœur et disciple, est féminine, et cela n’exclut pas les hommes, car 
en chacun, homme et femme, réside la force du féminin, de la sagesse, de la bonté, de la tendresse, de la force, de 
la créativité, de la parrhésie et de la capacité de donner la vie et d’affronter les situations avec audace. Nous tous, 
femmes et hommes, sommes appelés à être matrice, foyer, caresse, étreinte, parole...
4.	 Accompagner les brèches ouvertes dans l’Eglise pour un changement d’état d’esprit.
Le temps n’est plus aux souhaits, il faut passer aux gestes concrets. Il est urgent d’offrir de nouveaux espaces aux 
femmes dans la vie de l’Église, en favorisant une présence féminine plus incisive dans les communautés et une 
meilleure implication dans les responsabilités pastorales.

4.1	 Une « Consultation féminine » au Vatican, une « belle nouveauté »
Le groupe féminin de consultation (“Consulta femminile”) institué au sein du Conseil pontifical de la culture, a été 
présenté le 7 mars 2017 au Vatican. Une initiative pour permettre aux femmes de faire entendre leur voix et pour 
promouvoir la différence féminine : «savoir mêler la tendresse et la force». Autrement dit, la parité des droits ne signifie 
pas perdre les différences. Mais, quelle est cette différence féminine ? Elle peut être synthétisée de cette façon : être 
témoins pour les hommes que l’on peut s’émouvoir, que l’on peut souffrir et se réjouir avec les autres sans perdre sa 
force. Il ne s’agit pas d’exalter la femme dans sa seule dimension maternelle, mais de montrer que la fécondité des 
femmes, leur capacité d’engendrement, peut s’exprimer dans tous les domaines.
L’idée était aussi que les femmes disent elles-mêmes, sans le filtre de la parole masculine, leur perception de la 
manière d’habiter la société, la singularité de la place qu’elles y revendiquent, leur compréhension de la vie dans 
un monde où elles sont souvent cible de la violence mais de plus en plus aussi partie prenante des évolutions. La 
valeur ajoutée apportée par les femmes dans le monde de l’entreprise s’exprime par la capacité à travailler en équipe, 
l’empathie, une meilleure perception des risques. Des qualités, démontrées par de belles études économiques» et 
qui donnent aux femmes une aptitude à gérer les crises. C’est vers une harmonie entre hommes et femmes que le 
monde doit tendre, et non vers une parité stricte et imposée. Comme « dans un orchestre, l’enjeu n’est pas de savoir 
si l’on entend mieux le violon ou les timbales, mais de veiller à la symphonie de l’ensemble. C’est ainsi que nous 
percevons la récente nomination de Sœur Nathalie Becquart.
4.2	 La nomination de Sœur Nathalie Becquart : un geste concret et prophétique
Au-delà de la surprise, de l’émotion et de la fierté ressentie avec cette nomination, je réalise qu’elle est devenue le 
numéro deux de ce cénacle très fermé et la première à obtenir le droit de vote au sein de cette assemblée chargée 
d’étudier les grandes questions doctrinales de l’Eglise catholique depuis 1965. Une des plus grandes innovations 
avant a été celle de Paolo Ruffini comme premier préfet laïc au Vatican, à la tête du Dicastère pour la communication. 
Cela s’inscrit aussi dans un mouvement de professionnalisation de la Curie et dans l’Église. Il s’agit également de 
valoriser la diversité des vocations en déconnectant l’implication dans les processus de décision de l’ordination.
Je sens surtout, que ce choix du pape témoigne d’un véritable changement de lieu de décision au sein de l’Eglise, car 
les mentalités bougent dans le sens où la question de la place des femmes dans l’Église n’est pas uniquement portée 
par les femmes mais rejoint aujourd’hui toute l’Église. En mettant l’accent sur le discernement en commun, le pape 
pose un geste concret, prophétique, qui n’est cependant pas isolé dans la curie romaine.
De plus en plus consciente de leur dignité et de leur leadership spécifique, les femmes admettent de moins en moins 
d’être considérées comme un instrument. Elles exigent qu’on les traite comme des personnes aussi bien dans la 
société que dans l’Eglise. Les femmes sont porteuses de paix et de renouveau. Elles sont capables de comprendre et 
d’accueillir la nouveauté.  Elles ont le don d’apporter une sagesse qui sait soigner les blessures, pardonner, réinventer 
et renouveler ainsi qu’une une capacité marquée à soutenir des dynamiques de justice dans un climat de “chaleur 
domestique“. Elles sont une présence qui sait, avec humilité et courage, comprendre et accueillir la nouveauté et 
générer l’espoir d’un monde fondé sur la fraternité. 
Mon souhait est que cette nomination ouvre d’autres portes pour les femmes au sein de l’Église catholique et lève 



l’ambiguïté de leur possibilité d’exercer ou non un ministère ecclésial et de partager les pouvoirs de décision dans 
la mission. En intégrant les conseils épiscopaux et certains ordres mineurs, elles peuvent aider l’Église à rendre plus 
transparente sa mission. Par leur dévouement, leur don de soi, l’accueil, l’écoute des plus démunis, leurs voix peuvent 
davantage être entendues Comme le souligne le Pape François, «on ne peut pas comprendre une Église sans femmes, 
mais des femmes actives dans l’Église, avec leur profil, qui font avancer...» Leur voix sont attendues sur les questions 
environnementales, de paix, de réconciliation et de justice. 

L’une des conséquences de la nomination de femmes par le pape François est que les voix féminines seront entendues 
à des niveaux où elles n’ont jamais été entendues auparavant, du moins officiellement. Des femmes ont été invitées à 
prendre la parole lors de certains événements clés de haut niveau au Vatican. L’un des plus importants d’entre eux a 
peut-être été la réunion sur la protection des mineurs en février 2019, à laquelle trois femmes ont pris la parole.
4.3	 Quelques signes d’espérance dans l’Eglise.
En parcourant les différents documents, il est frappant de constater un consensus des catholiques sur un certain 
nombre de préoccupation dans le monde. L’Eglise dans son processus synodal a su se placer au centre des discussions 
essentielles de notre époque : la richesse et la pauvreté, l’équité et la justice, la transparence, la modernité, la 
mondialisation, la promotion de la dignité baptismale de la femme et son rôle dans l’Eglise, l’ouverture de la prêtrise 
aux femmes, la nature du mariage, l’accueil des divorcés remariés, les tentations du pouvoir, la diversité des ministères 
et l’unité dans la mission, la gouvernance de l’Eglise, la lutte contre la pédophilie et les abus de toutes sortes. Notons 
que la nouvelle manière de comprendre et d’exercer l’autorité dans l’Église a suscité une attention particulière sur le 
rôle de l’évêque, le renouvellement et la promotion de son ministère dans une perspective synodale. 
Dans cette marche commune avec les préoccupations multiples, notons quelques situations qui nous interpellent 
fortement, en Afrique. Aujourd’hui, les pauvres ne sont pas de sujets abstraits. Il s’agit concrètement de personnes en 
situation de vulnérabilité comme les personnes âgées, les malades, les prisonniers, les handicapés, les orphelins, les 
jeunes sans emploi, les veuves, les personnes déplacées internes, les migrants, réfugiés, les filles mères, les minorités 
ethniques, les pygmées, les enfants vivant dans la rue en rupture avec leurs familles, sans oublier ceux et celles qui 
sont indexés comme sorciers et porteurs de mauvais sorts, les personnes qui sont en difficulté avec les normes de 
l’Eglise (personnes divorcées remariées, polygames), ceux qui ne partagent pas notre foi (les mouvements religieux 
anti chrétiens, les occultistes), les membres des Nouveaux Mouvements Religieux, des sectes ésotériques, des 
personnes éloignées géographiquement des institutions ecclésiastiques, le régionalisme, le tribalisme, le terrorisme, 
l’écologie, l’intolérance la discrimination, etc… 
La synodalité est aussi un engagement à rejeter et à dénoncer Le processus n’a certainement pas été parfait, mais 
nous essayons de plus en plus de prendre le visage d’une Église synodale. Le souhait de tous est que l’Eglise en 
Afrique mette en place une véritable pastorale de l’inclusion pour que ceux qui se retrouvent de fait à la périphérie de 
la sollicitude pastorale de l’Eglise soient pris en compte.
Un des signes d’espoir notoire aujourd’hui, est que, suite au Synode spécial sur Amazonie, de nombreux évêques 
d’Amérique Latine ont promu une certaine forme d’institutionnalisation des rôles ministériels que les femmes 
exercent sur ce continent. Le moment est venu pour les femmes d’entamer un dialogue significatif et respectueux 
avec les hommes. Le moment est venu pour les membres de l’Église d’adopter une vision saine des femmes. Seuls 
ceux-ci contribueront à une transformation, une transformation de la culture du mépris à une culture du respect.
Une synodalité qui va de bas en haut, c’est-à-dire qui se soucie de l’existence et du bon fonctionnement du diocèse 
: les conseils, les paroisses, l’implication des laïcs. On ne peut faire un bon synode sans aller à la base. C’est le 
mouvement de bas en haut – et l’évaluation du rôle des laïcs.
La conversion pastorale pour l’actualisation de la synodalité exige le dépassement de certains paradigmes encore 
souvent présents dans la culture ecclésiastique parce qu’ils expriment une vision de l’Église qui n’est pas renouvelée 
par l’ecclésiologie de communion. Parmi ceux-ci : la concentration de la responsabilité de la mission dans le ministère 
des pasteurs ; une appréciation insuffisante de la vie consacrée et des dons charismatiques ; une faible valorisation de 



la contribution spécifique et qualifiée des fidèles laïques, y compris des femmes, dans leurs domaines de compétence. 
Conclusion
Réfléchir à l’exercice du pouvoir dans l’Église met nécessairement, à un moment ou un autre, en présence de la réalité 
évangélique du service. Non comme spécialité réservée aux femmes, mais comme principe de la foi chrétienne qui 
connaît Jésus comme celui qui révèle le Père en accomplissant la figure du Serviteur. Le « chantier » à ouvrir doit donc 
inclure résolument un approfondissement théologique et spirituel, qui rejoigne en profondeur ce qui se vit entre hommes 
et femmes dans l’Église. Il y va de la crédibilité aujourd’hui du témoignage évangélique.
Mais, le problème déborde une problématique simplement fonctionnelle, comme s’il s’agissait de reconsidérer 
seulement la distribution des responsabilités et des pouvoirs. Cette dimension institutionnelle doit évidemment être 
assurée. Le problème a une profondeur plus grande encore. En effet, la relation anthropologique homme-femme est 
élaborée dans les Écritures comme ayant une pertinence qui en fait un enjeu de la révélation et de l’histoire du salut… 
Telle qu’elle s’expérimente dans le temps présent, cette relation est loin de se vivre selon sa vérité et sa bonté plénières. 
Pourquoi, « ce sont principalement les femmes qui transmettent la foi» ? « Simplement parce que celle qui nous apporté 
Jésus est une femme. C’est la voie choisie par Jésus. Lui, il a voulu avoir une mère : le don de la foi est aussi passé par 
les femmes, comme Jésus par Marie.» Une femme courageuse qui a donc su mettre au monde le Fils de Dieu, et Lui 
permettre de transmettre aux hommes l’amour infini du Père pour ses créatures.
Dans la perspective de la communion et de la mise en œuvre de la synodalité, nous proposons certaines lignes 
directrices fondamentales d’orientation de l’action pastorale :
•	 Appeler et reconnaître la contribution des femmes de nos communautés chrétiennes aux débats vitaux 
de la société. Des femmes célibataires, mariées, religieuses tracent déjà de larges sillons dans de nombreux 
domaines : questions de défense des droits humains, de bioéthique, d’environnement, de justice, de paix, de 
réconciliation, de politique sociale, de leadership, de famille, d’éducation, etc.
•	 Appeler et reconnaître en fait et en droit la pleine participation des femmes à la vie ecclésiale. Notons 
que les femmes furent étroitement associées au témoignage de la première communauté : Marie est au départ 
des signes évangéliques ; la Samaritaine est la première à annoncer le Christ ; Marie de Magdala, la première à 
annoncer le Ressuscité . C’est dire que la voix des femmes est essentielle à la sacramentalité de l’Église et au 
témoignage qu’elle est chargée de porter.

•	 Enfin, la question de l’accession des femmes aux ministères ordonnés demeure controversée dans nos 
communautés. Elle soulève de nombreuses interrogations favorables et défavorables. Il convient de lever les 
obstacles canoniques qui bloquent l’accès des laïques, et partant des femmes à des postes de responsabilité qui 
n’exigent pas l’ordination. Citons la présidence des conseils paroissiaux de pastorale, la présidence des tribunaux 
matrimoniaux, des fonctions de chancellerie et d’administration, etc. Il importe qu’on ouvre ainsi des champs de 
responsabilité pastorale réelle avec l’autorité qu’elle commande.
Pour terminer voici trois lignes directrices fondamentales d’orientation de l’action pastorale. 
La mise en œuvre, à partir de l’Église particulière et à tous les niveaux, de la circularité entre le ministère des pasteurs, 
la participation et la co-responsabilité des laïcs, les impulsions venant des dons charismatiques. C’est le signe que 
la synodalité touche à la diversité des charismes, comme nous le voyons avec les Apôtres Pierre et Paul . En effet, 
tout en reconnaissant la richesse des charismes des membres de l’Église de Corinthe, Paul en souligne la provenance 
divine : il s’agit de dons de l’Esprit. Nul ne peut s’en prévaloir comme d’un bien propre. Ces charismes sont divers et 
complémentaires — foi, sagesse, connaissance, discernement, don de guérison, prophétie, don de parler en langues, 
etc… Ils doivent contribuer au bien commun de la communauté
L’intégration de l’exercice de la collégialité des pasteurs et de la synodalité doit se vivre par tout le Peuple de Dieu 
comme expression de la communion entre les Églises particulières et l’Église universelle. La diaconie sociale et le 
dialogue constructif avec les hommes et les femmes de diverses confessions religieuses et convictions, permet de 
réaliser ensemble une culture de la rencontre . 



Une Église féminine à la force de la fécondité. Une Église qui bat au rythme du 
féminin, est une Église avec ces perspectives : 

1.	 C’est la personne de Jésus et l’Évangile qui nous convoquent. La rencontre a pour but de rappeler et d’actualiser 
l’engagement dans la conscience d’être des disciples envoyés et missionnaires. On y fait une lecture de foi des faits et 
le discernement est à la base de tout processus ou action. 
2.	 L’inclusion et la participation à la prise de décision découlent de la conscience de l’identité : Peuple de Dieu et, 
par le baptême, porteurs de la même dignité. 
3.	 L’option pour la protection de toutes les formes de vie est l’option pour le Royaume. Il s’agit de construire des 
communautés ayant une tendance naturelle à relever ceux qui sont tombés, à guérir ceux qui sont blessés, où il y a de 
la place pour les déshérités, et où l’on travaille pour la dignité humaine, le bien commun, les droits des personnes et de 
la terre. 
4.	 Une nouvelle façon d’établir des relations rend possible une identité renouvelée : plus fraternelle et circulaire. 
Avec de nouveaux ministères, dans lesquels se tissent des relations de solidarité et de proximité. Le lien s’établit audelà 
du hiérarchique et du fonctionnel, dans cet espace existentiel appelé communauté et dans lequel nous nous sentons 
tous frères en humanité. 
5.	 Nous croyons à la valeur des processus, nous privilégions l’écoute et nous reconnaissons que la fécondité est 
le fruit de la grâce, de l’action de l’Esprit, seul capable de faire toutes choses nouvelles.
Derrière le désir et l’impératif d’une plus grande présence et participation des femmes dans l’Église, il n’y a pas une 
ambition de pouvoir ou un sentiment d’infériorité, ni une recherche égocentrique de reconnaissance, mais une clameur 
pour vivre fidèlement le projet de Dieu, qui veut que dans le peuple avec lequel il a fait alliance, tous se reconnaissent 
comme frères et sœurs. C’est un droit à la participation et à la coresponsabilité égale dans le discernement et la prise de 
décision, mais fondamentalement, c’est un désir de vivre consciemment et de manière cohérente la dignité commune 
que le baptême donne à tous, un désir de servir. Merci à vous 

Elle accompagne depuis plusieurs années des femmes et des 
leaders dans leur développement personnel et professionnel, avec 
une approche centrée sur l’humain, l’écoute et la transformation 
intérieure.
Bonjour à toutes et à tous,
Bonjour à vous, Abbé Roger Gomis,
Bonjour aux religieux et religieuses,
Et bonjour à vous, chers laïques présents, en vos rangs et qualités. 
C’est un honneur pour moi de prendre la parole dans cet espace de 
réflexion et de partage autour du thème : « Les femmes dans la vie 
et la mission de l’Église : une réponse aux signes des temps ? »
Je suis particulièrement touchée par l’esprit d’ouverture et de 
dialogue qui anime cette journée. Être ici, en tant que femme, 
musulmane et coach professionnelle en intelligence émotionnelle, 
c’est pour moi un signe fort de cette synodalité vécue : 

celle qui consiste à marcher ensemble, à s’écouter et à se comprendre au-delà des différences. C’est un honneur pour 
moi de prendre la parole dans cet espace de réflexion et de partage sur « Les femmes dans la vie et la mission de l’Église 
: une réponse aux signes des temps ? ».

Khadijatou Cissé est coach formatrice professionnelle, membre de l’ICF, 
spécialiste en intelligence émotionnelle et en leadership. 



En découvrant le Document Final n°60, j’ai été profondément 
touchée par cet appel à reconnaître la dignité égale entre 
les hommes et les femmes, et à permettre aux femmes de 
contribuer pleinement à la mission commune.
Au-delà de l’Église, cette question résonne dans toute la 
société. Comme coach professionnelle et formatrice en 
intelligence émotionnelle, j’accompagne des femmes et 
des leaders dans leur parcours de transformation. Et j’y 
vois chaque jour une vérité simple : la présence féminine 
est porteuse de sens, d’écoute et de transformation.
Les femmes ont une force tranquille : elles bâtissent, elles 
relient, elles apaisent. Elles portent la vie, mais aussi la 
vision. Leur manière d’exercer le leadership est souvent 
empreinte de bienveillance, d’intuition et de courage

silencieux. Et c’est précisément ce souffle-là que notre 
monde a besoin d’entendre davantage. Nous vivons dans 
un contexte, ici au Sénégal, où le dialogue et la coexistence 
pacifique entre les croyances sont une richesse. Dans cet 
esprit, réfléchir à la place des femmes dans la mission, 
c’est aussi célébrer la beauté du lien, du respect et de la 
co-responsabilité.
Car finalement, au-delà des institutions, des textes et 
des cadres, ce qui compte, c’est la capacité de chaque 
femme à incarner l’humanité, à servir avec conscience, 
et à transformer son environnement par la présence du 
cœur. Et peut-être que répondre aux signes des temps, 
c’est justement cela : laisser le souffle de la Vie passer à 
travers nos gestes, nos paroles et notre manière d’aimer.

Dans mon expérience assez longue de missionnaire 
au Sénégal, comme prêtre et religieux pendant 25 ans, 
dans trois diocèses et 5 paroisses, j’ai vu nombreuses 
femmes bien présentes dans la vie de nos communautés 
chrétiennes. Souvent en effet elles sont les plus présentes 
à la messe, même en semaine, à la prière, aux rencontres 
de leur groupe… Souvent elles sont bien engagées ; il y en a 
qui se donnent entièrement dans la vie de leurs familles et 
de la communauté. Cette dernière année pastorale 2024 
25 je rappelle avec joie une journée organisée et voulue 
par nos femmes catholiques dans notre Quasi paroisse de 
Sainte Elisabeth d’Hongrie…

Elles ont invité l’abbé Théodore Mendy et après la messe 
on a passé la journée ensemble. Tout cela a été bien, les 
femmes étaient très contentes, il y avait la présence aussi 
d’un groupe d’hommes qui a pu écouter, participer et 
quelque fois intervenir. Etre ensemble, partager la journée 
et le repas avec simplicité, sans faire des conférences 
difficiles mais se confronter sur le quotidien de la vie, 
pouvoir intervenir dans sa langue et donner son expérience 

avec ses joies et difficultés, tout cela est très bien et aide 
les femmes à grandir, à prendre conscience, à se former 
ensemble. Tout cela me semble en harmonie avec la 
synodalité. 

Chaque année on devrait avoir deux ou trois journées 
comme ça dans nos paroisses, en donnant du temps à la 
formation chrétienne simple en rapport à la vie quotidienne 
des femmes dans leurs familles, quartiers, en rapport à 
leurs maris et enfants, à leur travail et activités du quartier 
etc. Au-delà de la participation toujours importante à la 
messe c’est une occasion pour e rencontrer et mieux se 
connaitre, fortifier les relations, l’entraide, la collaboration, 
la fraternité…parce que là où il a la femme il y a la vie... 
En harmonie avec la synodalité aussi je vois bien les 
pèlerinages dans les sanctuaires mariaux qui mettent 
ensemble femmes de toutes les paroisses du diocèse, 
j’ai eu une bonne expérience à Elinkine, au sanctuaire 
diocésain de Notre Dame de la Mission, où j’ai travaillé 5 
ans et aussi à Poponguine. 

Pier Francesco Purpura omi Quasi Paroisse Sainte Elisabeth d’Hongrie

Femmes et synodalité, mon 
expérience au Sénégal



Au niveau de l’organisation des tout type de pèlerinage les femmes sont bien impliquées, pour la cuisine surtout et leur 
rôle pratique est irremplaçable… Effectivement au niveau de la liturgie, de la catéchèse, des formations dans l’Eglise, 
les femmes pourraient être encore mieux impliquées et assumer des responsabilités plus grandes, pour le bien de 
tous. Cela demande une formation, surtout pour les femmes laïques, qui vivent dans le monde, il me semble que pour 
les religieuses il y a assez de propositions et possibilités pour la formation. Il faudrait faire l’effort de reprendre une 
catéchèse simple pour les femmes, les mamans, pour qu’elles puissent mieux se former et témoigner leur foi dans le 
quotidien… les former pour mieux éduquer aussi leurs enfants dans la foi. Les rencontres des CEB dans les quartiers 
pourraient être une bonne occasion pour cela.

Mes frères et sœurs en Christ,
Chers membres de l’École de la Synodalité,
Nous célébrons les femmes comme piliers invisibles de 
nos communautés : elles sont catéchistes, choristes, 
visiteuses de malades, gestionnaires d’œuvres de charité, 
mères de foi. Elles tiennent nos paroisses debout. Mais 
combien d’entre elles siègent dans les conseils pastoraux 
? Combien sont consultées lorsqu’il s’agit de définir la 
direction spirituelle ou pastorale d’une communauté 
? Combien voient leurs charismes de gouvernance, de 
médiation, de vision, reconnus comme dons de l’Esprit — 
et non comme intrusions dans un espace réservé ?
Car rappelons-le : l’Esprit Saint ne distribue pas ses dons 
selon le genre, mais selon la mission.
1. Cadre conceptuel et définitions clés
Pour mieux structurer notre démarche, intégrons quelques 
définitions clés selon la norme ISO 9001v2015, adaptées à 
notre contexte ecclésial :
•	 Qualité : capacité d’un ensemble de caractéristiques 
à satisfaire des exigences. L’Église synodale vise à offrir 
une qualité spirituelle et communautaire répondant aux 
besoins des fidèles.
•	 Parties intéressées : individus ou groupes affectés 

par les décisions ou activités, comprenant fidèles, clergé, 
laïcs, autorités ecclésiastiques, et société civile.
•	 Processus : ensemble d’activités corrélées qui 
transforment des éléments d’entrée en résultats attendus, 
par exemple le processus de discernement synodal.
•	 Amélioration continue : action récurrente visant 
à renforcer la capacité à répondre à la mission, incarnée 
dans la conversion et la réforme permanentes de l’Église.
•	 Leadership : capacité à guider la communauté vers 
des objectifs communs, incarné par des leaders animés 
par foi, charisme et service.
2. Analyse positive
Dès les origines, l’Église a été portée par des femmes 
prophétiques :
Phoebé, qualifiée par saint Paul de « diaconesse » et « 
bienfaitrice de beaucoup » (Rm 16,1-2), envoyée porter 
une lettre théologique majeure à Rome, une mission de 
confiance, presque diplomatique.
Priscille, qui, avec son mari Aquilas, « expliquait plus 
exactement la voie de Dieu » à Apollos, un intellectuel juif 
(Ac 18,26).
Et surtout Marie de Magdala, la première témoin de la 
Résurrection, envoyée par le Christ lui-même annoncer la 

Abbé Dibocor Ph. NGOM 
« Charismes et leadership des femmes : 
un appel de l’Esprit pour aujourd’hui »

“ Ne rien préférer à l’Amour du CHRIST “
PhD – candidat Géopolitique (Paix, gouvernance et développement) 
(UPeace)
Consultant Qualité – Projets Innovants, Expert en intelligence 
économique (ITH)
Rédacteur en chef revue « Vision Géopolitique »



Bonne Nouvelle aux Apôtres, d’où son titre d’« apôtre des 
apôtres ».
Ces exemples ne sont pas des anecdotes historiques. 
Ils sont des fondations théologiques. Ils montrent que 
le leadership féminin n’est pas une innovation moderne, 
mais une réalité biblique et patristique. L’Esprit ne fait 
pas de discrimination. Il sème des dons là où il veut, et il 
suscite des leaders là où il y a du courage, de la foi et de 
la compétence.
Pourtant, dans bien des communautés, y compris ici, en 
Afrique et particulièrement au Sénégal, les femmes, bien 
qu’elles soient le pilier non plus invisible mais bien plus 
que visible, de nos paroisses, restent souvent cantonnées 
aux marges du discernement et de la décision. Elles 
animent les chorales, forment les enfants, visitent les 
malades, gèrent les œuvres de charité… mais combien 
sont invitées, avec sincérité et sans appréhension, à 
siéger dans les conseils pastoraux ? Combien sont 
écoutées dans les synodes diocésains ? Combien voient 
leurs charismes de gouvernance, d’enseignement, de 
médiation, pleinement reconnus ?
Cette réticence ne vient pas de l’Évangile. Elle vient 
souvent de cultures patriarcales que nous confondons 
avec la Tradition. Or, la Tradition vivante de l’Église n’est 
pas une statue de pierre, mais un fleuve en mouvement, 
toujours fidèle à sa source, mais toujours ouvert à 
l’action de l’Esprit dans le présent. Faut-il le rappeler, La 
synodalité, n’est pas un mot à la mode. C’est un chemin 

de conversion. Et ce chemin ne sera authentique que si 
nous osons dépasser les habitudes culturelles, même 
celles que nous confondons avec la tradition, pour obéir 
à l’Esprit qui parle aujourd’hui.
Je suis prêtre, curé en fondation. Et je le dis avec humilité 
: à Fayil, je ne pourrais pas bâtir cette paroisse sans les 
femmes. Sans leur intuition, leur persévérance, leur 
capacité à tisser du lien. Dans mon accompagnement 
pastoral, j’ai vu des femmes réconcilier des familles, 
relancer des groupes de jeunes, proposer des liturgies 
plus incarnées, gérer des projets de développement avec 
une rigueur et une compassion rare.
Et l’Esprit parle aujourd’hui. Il parle par les femmes 
qui, dans nos villages et nos quartiers, relèvent des 
communautés en crise, réconcilient des familles divisées, 
forment des jeunes en quête de sens, et incarnent une 
Église proche, maternelle, exigeante.
Refuser d’écouter ces voix, c’est non seulement faire 
injure à ces femmes, mais entraver la mission même de 
l’Église. Car une Église synodale, une Église qui « marche 
ensemble », ne peut marcher avec une jambe seulement.
Le pape François le dit clairement : « Il ne suffit pas de 
laisser aux femmes un espace dans les instances de 
décision : il faut les reconnaître comme capables de poser 
des actes de gouvernance authentiques. » Et il ajoute : « 
Une Église sans femmes est comme l’Apôtre Pierre sans 
le Christ. » Alors, concrètement, que faire ?



3. Quelques pistes pour un enrichissement 
critique
Malgré la richesse théologique et pastorale que représente 
le leadership féminin, il convient de reconnaître que des 
résistances institutionnelles persistent au sein de l’Église, 
particulièrement en Afrique. Ces résistances ne résultent 
pas uniquement de la doctrine évangélique, mais sont 
profondément ancrées dans des mécanismes culturels et 
sociaux patriarcaux qui freinent l’accès des femmes aux 
postes de décision. En effet, certaines mentalités restent 
imprégnées d’un système de subordination historique 
des femmes, confondant parfois tradition culturelle et « 
Tradition » ecclésiale vivante.
Pour aller au-delà de ces blocages, une conversion des 
cœurs et des mentalités est indispensable. Il ne suffit 
pas de reconnaître la valeur des femmes dans l’Église 
: il faut envisager une véritable réforme des structures 
ecclésiales qui permette un partenariat effectif entre 
hommes et femmes dans les instances pastorales et 
décisionnelles. Les femmes, souvent premières actrices 
de la réconciliation et du développement communautaire, 
méritent d’être pleinement intégrées, avec leurs 
compétences et leurs charismes spécifiques.
Cette réforme passe aussi par la formation humaniste, 
spirituelle et théologique des femmes, afin qu’elles 
puissent assumer pleinement des rôles de gouvernance, 
d’enseignement et de médiation. En outre, une attention 
particulière doit être portée à la création d’espaces de 
dialogue et d’expression où la voix des femmes est libre et 
valorisée, dans le respect de leur intuition spirituelle et de 
leur expérience concrète.
Enfin, il importe de prendre en compte les résistances 
internes avec un esprit pastoral patient et ferme, soutenu 
par les instances épiscopales et les conférences 
régionales, qui sont appelées à impulser des politiques 
d’intégration des femmes, tout en engageant un dialogue 
ouvert avec les communautés pour une synodalité 
réellement inclusive.
Ce chemin, certes exigeant, est incontournable pour que 
l’Église puisse incarner pleinement sa mission évangélique 
de justice, de paix et de communion dans nos sociétés 
contemporaines.
Conclusion
Frères et sœurs, l’Afrique regorge de femmes de foi, de 
courage et de sagesse. Notre Église ne sera ni crédible, 
ni prophétique, ni synodale, si elle continue à gaspiller ce 
trésor.

L’Esprit appelle. Il appelle par les femmes. Saurons-nous 
l’écouter ? Saurons-nous laisser l’Église grandir ?
•	 Femme, ne le dis à personne, tu es la première 
témoin de la Résurrection, celle à qui le Christ ressuscité 
a confié l’annonce la plus grande : « Je suis vivant ! »
•	 Ne le dis à personne, tu es celle dont l’écoute a 
sauvé la foi quand les Apôtres doutaient.
•	 Ne le dis à personne, tu es celle dont les mains 
ont porté l’Église naissante, dans les maisons, les 
catacombes, les écoles, les hôpitaux, les monastères.
•	 Ne le dis à personne, tu es celle dont le cœur 
discerne ce que les structures oublient : que Dieu parle 
aussi dans le silence des mères, dans la sagesse des 
aînées, dans le courage des jeunes filles qui osent rêver 
d’une Église plus juste.
Alors, femme, ne te tais plus. L’Esprit t’a déjà parlé. Il t’a 
déjà envoyée. Il t’a déjà consacrée, non par l’huile des 
sacrements, mais par le feu de la mission. Et nous, hommes 
de l’Église, prêtres, évêques, laïcs, nous ne sommes 
pas là pour t’autoriser à parler, mais pour reconnaître 
humblement que tu parles déjà, au nom de Celui qui est la 
Vérité. Car une Église qui étouffe la voix des femmes n’est 
pas seulement injuste : elle est sourde à l’Esprit.
Que ce jour marque un pas de plus vers une synodalité 
vraie, où chaque voix compte, où chaque charisme est 
accueilli, et où marcher ensemble signifie enfin décider 
ensemble. Amen.
Bibliographie
• Bible. Traduction œcuménique de la Bible (TOB). Paris : 
Éditions du Cerf, 1998.
• François. Evangelii Gaudium. Vatican : Libreria Editrice 
Vaticana, 2013.
• François. Discours à l’Union internationale des 
supérieures générales (UISG), 13 mai 2013. In : 
L’Osservatore Romano, édition française, n. 20, 17 mai 
2013.
• Synode des évêques. Document de travail pour 
l’Assemblée synodale sur la synodalité. Vatican : 
Secrétariat général du Synode, 2022.
• Grégoire le Grand. Homélies sur les Évangiles, Homélie 
33. In : Sources Chrétiennes, n° 524. Paris : Éditions du 
Cerf, 2009.
• ISO 9001v2015. Systèmes de management de la qualité 
– Exigences. Genève : ISO, 2015.



LES FEMMES DANS LA VIE ET LA MISSION 
DE L’EGLISE : UNE REPONSE AUX SIGNES DES 
TEMPS.
MON PARTAGE A PARTIR DU DF N°60

Je commencerais tout d’abord par rendre grâce au Seigneur 
pour le don de la vie, pour nous avoir créé Homme et 
Femme à son image et à sa ressemblance. Rendre grâce 
aussi pour le souffle de l’Esprit qui nous inspire et nous 
conduit.
Selon ma compréhension, à la lecture du document 
final, précisément le n° 60, l’on prône ici une meilleure 
considération de la Femme au sein de l’Eglise en pointant 
du doigt les obstacles quelle rencontre. Je suis d’avis, 
je confirme tout le numéro qui élucide bien la valeur et 
l’importance de la Femme dans la vie et la mission de 
l’Eglise.
Cependant je pense à une autre approche qui selon moi 
serait beaucoup prometteuse et adaptable à la situation 
posée. Nous ne sommes plus à l’étape d’une étude, le 
temps est à l’action. Au lieu de rester là, à revendiquer 
des droits, des titres et des postes ; à réclamer de la 
considération, du respect et de l’égalité, la Femme devrait 
plutôt s’affirmer, agir et prouver. Avec audace et confiance 
en soi nous pouvons montrer aux hommes de quoi nous 
sommes capables sans perdre du temps à vouloir leur dire 
qui nous sommes.
Les femmes sont naturellement créatives et pleines 
d’initiatives. Tout comme elles enfantent des humains, 
c’est de même qu’elles enfantent des idées et de 
pertinentes. Voilà pourquoi il est fort nécessaire de les 
avoir dans les instances de décision au niveau Diocésain 
comme paroissiale ; les intégrer dans les maisons de 
formation, je vise ici les séminaires. J’ai entendu une 
fois une sœur témoigner de la joie des séminaristes du 
séminaire « St Louis de Ziguinchor » d’avoir une sœur 
comme professeur. Ils étaient toujours pressés que la 

sœur revienne les voir tellement elle enjaillait la classe. 
Les responsables aussi comptaient sur elle pour déjouer 
certains plans des jeunes, découvrir des cachettes et faire 
avouer des malveillances. Sans oublier aussi l’importance 
de la formation des femmes pour faire valoir les capacités 
après les avoir reconnues. Aujourd’hui qu’en est-il de la 
place des religieux-ses dans les paroisses, dans le Diocèse 
?  Je prends le cas des religieuses pour ne pas m’exclure 
dans ce que je dis. Que faisons-nous pour montrer qu’on 
peut nous confier des responsabilités dans la marche de la 
paroisse, du Diocèse, de l’Eglise en générale ? (Au passage 
bravo et merci à sœur Anne Béatrice pour la voix qu’elle 
porte, je la sens à l’action avec cette école de Synodalité 
et non dans des revendications. J’étais contente et fière 
de sa participation ou intervention à l’UCS dernièrement). 
Aussi les Femmes Catholiques Femmes de valeurs 
un mouvements bien connues aujourd’hui grâce aux 
réalisations. C’est là des exemples pour motiver mais 
aussi et surtout pour prouver nos capacités. 
Le Pape François disait dans la note d’accompagnement 
du DF que, je le cite : « l’Eglise entière a été appelée à relire 
son expérience et à identifier les pas à accomplir pour 
vivre la communion, réaliser la participation et promouvoir 
la mission que Jésus Christ lui a confiée » fin de citation. 
Alors je me dis que c’est pas en poussant tous (laïcs )à 
monter à l’autel, non ! c’est plutôt le mouvement inverse, 
je trouve, qu’il faut ; descendre de l’autel ! sinon ça serait 
trop clérical que tous fassent le prêtre. Ne nous voilons 
pas la face, le prêtre ne serra jamais la sœur, et la sœur 
ne sera jamais le prêtre, reconnaissons chacun sa valeur 
ajoutée et collaborons pour mieux faire. La synodalité 
nous invite à marcher ensemble mais pas à pousser les 



uns dans le camp des autres. Notre mission commune 
est le service qui incombe à tous baptisés à la suite et à 
l’exemple de notre Seigneur Jésus Christ. Donc suivons 
le, lui est descendu du ciel pour nous sauver ; de nature 
divine, il s’est fait homme pour nous délivrer.
En somme ce que je dirais de la place de la Femme dans la 
vie et la mission de l’Eglise, est qu’elle est à saisir. Ce n’est 

pas une place inexistante ou à chercher, elle existe, elle 
est à occuper pleinement avec détermination – audace – 
courage et dans la persévérance.
Nous sommes, nous même l’Eglise parce que l’Eglise on 
l’a nommé Mère, pourquoi pas Père ? c’est pour nous une 
place d’honneur. La vie des Femmes dans la Bible aussi 
en dirait long.

Mesdames et Messieurs

Chers Participants
 Il y a dans la longue marche de l’Eglise à travers les 
âges comme d’une succession de saisons, les unes 
plus prometteuses que les autres, mais toujours toutes 
animées par le même souffle vital, celui de l’Esprit qui 
vivifie et qui achève toute sanctification. 
Premier don fait aux croyants, l’Esprit guide, en effet, 
l’Eglise et inspire à ses pasteurs, notamment le 
successeur de saint Pierre, la sagesse et le courage pour, 
par la réflexion prospective et l’action missionnaire, 
donner un souffle nouveau à la barque du Seigneur.

Il en était ainsi hier pour le Concile Vatican II, temps 
de grâce providentielle d’écoute de ce que l’Esprit dit 
aux Eglises dans un monde moderne et une culture 
contemporaine alors en constantes mutations ; il en est 
ainsi aujourd’hui, à travers le Synode sur la Synodalité 
qui, à l’invitation du regretté Pape François, aura tenu en 
haleine l’Eglise catholique de 2021 à 2024, soit quatre 
(04) bonnes années de labeur pour déboucher, non pas 
sur une exhortation apostolique, comme on pouvait s’y 
attendre, mais sur un Document final dont la qualité 
rédactionnelle incontestable n’est rien par rapport à sa 
triple densité théologique, pastorale et ecclésiologique.
Pour sûr, le Document final du synode sur la synodalité 
qui nous sert dorénavant de bréviaire pour une mise 
en œuvre optimale des principales résolutions ou 
conclusions de cette Assemblée studieuse est plus qu’un 
document de synthèse, élaboré à des fins de compte-
rendu de réunions planifiées par cercles concentriques, 
de la cellule paroissiale à l’Eglise universelle.

En effet, quand le samedi 26 octobre 2024, à Rome, dans 
la suite de la XVIe Assemblée générale ordinaire du Synode 
des Evêques, on présenta le Document final au Pape, 
celui-ci ne put s’empêcher de reconnaitre l’extraordinaire 
travail accompli par et dans l’Esprit pour faire de la 
synodalité le modus vivendi et operandi spécifique de 
l’Eglise peuple de Dieu, la voie royale pour faire Eglise 
dans la diversité de nos statuts, rôles et charismes. 
Et les rédacteurs de ce Document cadre de référence 
n’ont pas eu tort de souligner que le chemin synodal 
constitue comme un acte de réception ultérieure du 
Concile, prolongeant son inspiration et relançant sa force 
prophétique pour le monde d’aujourd’hui.  Et ce, parce 
qu’à l’écoute des motions de l’Esprit, acteur premier et 
principal de la marche de l’Eglise, il s’est agi, avec courage 
et lucidité, discernement et sens de l’Eglise, d’oser 
interroger notre manière toute habituelle de faire église, 
à travers la communion, la participation et la mission, 
triptyque sédimentaire d’une nouvelle conscience 

EMMANUEL DIEDHIOU, ADMINISTRATEUR 
CIVIL, A L’OCCASION DE L’ATELIER SUR 
LES FEMMES ET LE SYNODE SUR LA 
SYNODALITE



Autrement dit, il s’est agi lors de ces rencontres laborieuses 
de répondre plus généreusement, comme prêtres, 
prophètes et rois, à un appel qui, comme le rappelait 
déjà le Pape Jean Paul II, trouve son fondement ultime 
dans l’onction du baptême puis son développement dans 
la confirmation, son achèvement et son soutien dans 
l’eucharistie. Cf. Christifideles Laici (1988) n°14

Sous ce rapport, le synode renvoie à une acception plus 

ancienne que sa dénomination actuelle, puisqu’il traduit 

cette conversion inévitable que nous avons à faire pour 

marcher ensemble vers la cité sainte, en ne ménageant 

pas nos différences, mais en les intégrant comme autant 

de richesses pour témoigner plus solidairement de ce 

qui fait notre unité dans la foi, notre communion dans la 

multiplicité de nos états de vie et charismes. Le Synode, 

comme en attestent les différents chapitres et paragraphes 
qui structurent le Document final, aura donc été un grand 
moment d’introspection où l’institution Eglise s’est 
retrouvée face à ses propres défis, où la parole critique 
et constructive a été libérée pour identifier de nouvelles 
dynamiques collaboratives au service de la mission, là où, 
par le passé et dans certaines périphéries, le cléricalisme, 
le manque de formation et d’ouverture ont quelque peu 
ralenti l’élan missionnaire qui souffle dans l’Eglise depuis 
la Pentecôte, retentissement universel de l’événement 
pascal.
Quid alors de la Femme et de sa place dans l’Eglise ? 
Que disent les Pères synodaux de sa situation actuelle ? 
Trouve-t-elle des réponses pertinentes à ses interrogations 
existentielles quand sont abordées, parfois timidement, 
les questions théologiques et canoniques concernant des 
formes ministérielles spécifiques, ou quand il est confié 
au discernement des conférences épiscopales d’Afrique 
et de Madagascar l’accompagnement pastoral des 
personnes vivant dans des mariages polygames ?
Comme on le voit, la problématique de la place de la 
femme dans l’Eglise est un sujet glissant mais traditionnel 
dans les textes du Magistère. Elle suscite beaucoup de 
controverses, des plus pertinentes aux plus surréalistes, 
notamment à la faveur des bouleversements en cours 
dans nos sociétés et des revendications de plus en plus 
fortes pour que des droits et libertés essentiels soient 
garantis aux femmes.
Dans le tourbillon des idéologies sexistes ou féministes, 
absolutisant la liberté de la femme à disposer d’elle-
même et de son corps comme elle veut, on en est même 

arrivé, avec Simone de Beauvoir, à croire qu’on ne nait 
pas femme ; on le devient ! Un principe axiologique qui 
autorise aujourd’hui toutes sortes d’abus et de balafres 
sur la dignité de la femme, pourtant magnifiée en Eglise 
comme chef-d’œuvre de Dieu ! 
Il convient par conséquent, de rassurer tout le monde : 
la sagesse a prévalu lors de ce synode. En effet, loin des 
stéréotypes et autres clichés sexistes, loin du pittoresque 
et des lectures esthétiques qui accompagnent souvent 
de leur décors lyrique les célébrations enflammées du 8 
mars, la Fête des Mères, ou encore les folles mobilisations 
politiques où les cantatrices inspirées rivalisent 
d’ingéniosité pour présenter la femme sous ses meilleurs 
atours, sans jamais mettre le doigt sur ses contradictions 
existentielles, le synode, lui, nous invite à jeter un nouveau 
regard sur la femme, à convertir notre perception de son 
statut, de son rôle inestimable dans l’Eglise, de sa dignité 
inaliénable, celle-là qui, tel le noyau d’une centrale 
nucléaire, résiste vaillamment à nos velléités misogynes 
et phallocratiques. 
Le sexe faible est donc un cliché, une conception erronée 
et écornée de la réalité, qui ne contente que ceux qui 
ignorent que notre société et notre Eglise sont en grande 
partie débitrices du génie de la femme. Nous avons tous à 
gagner à réajuster nos lunettes pour voir et accepter que, 
sans les femmes et les jeunes, point d’Eglise qui tienne. 
Nos communautés ecclésiales de base sont devenues 
vivantes, résilientes, témoins d’une nouvelle espérance 
parce que précisément, dans nos familles, les femmes 
ont fini de prendre le pouvoir, de restaurer et de crédibiliser 
l’autorité parentale….
Comment dès lors, en parcourant ce texte du Magistère, 
et au moment où les pères synodaux appellent à une 
coresponsabilité différenciée, ne pas se souvenir de la 
mémorable Lettre que le désormais saint Pape Jean Paul II 
adressa aux femmes à l’orée du 3e millénaire et en prélude 
au fameux Sommet de Beijing sur les Droits des Femmes, 
organisé par les Nations Unies, en 1995.
Il est, en effet, saisissant de voir que, 30 ans après ce 
Sommet mémorable, par la mystique du temps et la 
continuité apostolique, le numéro 60 du Document 
final du Synode fait comme en écho aux interpellations 
prophétiques du Pape polonais, empreintes de lucidité, de 
réalisme et de reconnaissance pour la femme. En disant 
merci au Seigneur pour son dessein sur la vocation et la 
mission de la femme dans le monde, Jean Paul II s’est vu 
comme dans l’obligation de dire un merci concret et



direct aux femmes, à chacune des femmes, pour ce 
qu’elles représentent dans la vie de l’humanité et dans 
l’Eglise.
Cette femme se déploie comme une vie, porteuse de vie 
et donnant la vie ; elle est honorée, admirée, célébrée 
et, hélas parfois, bafouée, torturée et tuée comme mère, 
épouse, sœur, femme-au-travail, consacrée, enrichissant 
par sa seule féminité la compréhension que nous avons 
du monde et contribuant à la pleine vérité des relations 
humaines.
Comme missionnaires de la synodalité dans nos 
communautés respectives, nous comprenons alors 
l’urgence à implémenter de nouvelles formes de 
collaboration en Eglise où les femmes joueront pleinement 
leur rôle. 
Pour ce faire, le Synode nous demande de mettre en relief 
et de proposer en modèles certaines grandes figures 

bibliques ou saintes, inspirantes comme Marie Madeleine, 
apôtre des apôtres, comme Sainte Monique dont la 
patience et la prière silencieuse ne sont pas restées sans 
conséquence sur la conversion de son fils Augustin, des 
consacrées comme Sainte Thérèse d’Avila, sainte Emilie 
de Villeneuve, Marie Rivier…
Que dire alors de la Vierge Marie, la comblée de grâce entre 
toutes les femmes, celle dont le rôle dans l’économie du 
salut n’a d’égale que sa soumission et sa collaboration au 
plan salvifique de Dieu !
Sr Nathalie BECQUART, Sous-secrétaire de la Secrétairerie 
du Synode, a donc raison de dire qu’on est toujours 
meilleur quand on est hommes et femmes, ensemble, 
au service de la mission, signifiant par là qu’il n’y a pas 
dans la nature des femmes quelque chose qui puisse les 
empêcher d’avoir des positions très importantes dans la 
direction de l’Eglise.

Comment les femmes du Bangladesh 
participent à l’Église synodale ?
De la famille à l’Église et à la nation

1. Dans la famille – L’Église domestique 
Dans le contexte de l’Église synodale, la famille est 
considérée comme la « première Église ».
Les femmes bangladaises, aussi bien en milieu urbain que 
rural, jouent un rôle central dans la transmission de la foi 
au sein des familles :
Formation à la foi : Les mères et les grands-mères sont 
souvent les premières catéchistes — elles enseignent 
aux enfants les prières, les récits bibliques, ainsi que les 
valeurs de compassion et de justice.
Témoignage par le service : Les femmes montrent l’exemple 
par leur patience, leur pardon et leur soin des autres, 
reflétant l’esprit d’« écoute » et d’« accompagnement » 
propre à la synodalité.

Prise de décision et dialogue : De plus en plus, les femmes 
participent aux discussions familiales sur les choix 
moraux, l’éducation et l’engagement social, incarnant le 
principe synodal de « marcher ensemble ».

2. Dans l’Église – Participation paroissiale 
et diocésaine 

Le processus synodal met l’accent sur la participation, la 
communion et la mission — et les femmes bangladaises y 
contribuent activement :
Leadership paroissial : Les femmes servent comme 
catéchistes, lectrices, choristes et ministres 
eucharistiques. Beaucoup dirigent des petites 



communautés chrétiennes (SCC), des groupes de prière 
et des associations de jeunes ou de femmes (comme 
l’Association des Mères chrétiennes).
Consultations synodales : Pendant le processus du Synode 
sur la synodalité (2021–2024), les femmes du Bangladesh 
ont participé à des sessions d’écoute, partageant leurs 
préoccupations concernant l’égalité, les violences 
domestiques et l’éducation, ainsi que leurs espoirs pour 
une Église plus inclusive.
Vie religieuse : Les sœurs de congrégations locales (par 
ex. : les Sœurs de la Charité de Sainte Marie, les Petites 
Sœurs de la Fleur) contribuent à travers l’éducation, les 
soins de santé et des projets d’autonomisation sociale — 
incarnant la mission de l’Église envers les pauvres et les 
marginalisés.

3. Dans la société et la nation – Témoignage 
et autonomisation
L’engagement des femmes chrétiennes bangladaises 
dépasse les murs de l’Église et s’étend à la vie nationale :
Éducation et travail social : De nombreuses femmes, 
religieuses ou laïques, dirigent des écoles, des foyers et 
des centres sociaux, en particulier pour les communautés 
rurales et autochtones, promouvant l’alphabétisation et la 
dignité humaine.
Plaidoyer et justice : Les groupes de femmes catholiques 
collaborent avec Caritas et d’autres ONG dans des 
programmes contre la traite humaine, pour l’égalité des 
genres et la justice climatique.
Dialogue interreligieux : Dans une nation à majorité 
musulmane, les femmes chrétiennes agissent souvent 

comme des ponts de paix par le dialogue, le service et 
la solidarité — vivant l’appel synodal à « rencontrer et 
écouter ».
Leadership national : Certaines femmes catholiques 
occupent désormais des postes visibles dans les médias, 
l’éducation et les politiques sociales, représentant les 
valeurs de l’Évangile et de l’Église synodale dans la vie 
civique.

4. Défis et espérances
Malgré les progrès, des défis subsistent :
Les rôles traditionnels de genre limitent parfois la voix des 
femmes dans la prise de décision.
Les opportunités de formation théologique et de formation 
au leadership sont encore en développement.
Pourtant, le chemin synodal ouvre des espaces à la voix des 
femmes — affirmant que leur sagesse et leur expérience 
vécue sont essentielles pour une Église à l’écoute et 
participative.
Conclusion
De la maison à la paroisse et à la nation, les femmes du 
Bangladesh construisent l’Église synodale par la foi, le 
service et le leadership. Elles incarnent la vision du pape 
François pour une Église qui « marche ensemble — en 
écoutant tout le monde, en particulier ceux qui sont aux 
marges ». Leur contribution n’est pas seulement une 
participation — c’est une transformation : elles façonnent 
silencieusement une communauté plus inclusive, plus 
compatissante et guidée par l’Esprit.

Soeur Monica  TRIPURA

INTRODUCTION
La vie religieuse est un appel à entrer 
dans une alliance d’amour avec le 
Seigneur. Chaque consacrée entend 
personnellement cet appel qu’elle 
doit discerner et y répondre avec 
générosité. Vitae Consecrata No 57 
rappelle que « Les femmes consacrées 
sont appelées de façon tout à fait 
spéciale à être, par le don d’elles-
mêmes vécu en plénitude et avec joie, 

un signe de la tendresse de Dieu pour 
le genre humain et un témoignage 
particulier du mystère de l’Église, 
vierge, épouse et mère ».
La formation religieuse a pour objectif 
de l’aider à mûrir cet appel et de la 
préparer à surmonter tous les défis et 
obstacles qui peuvent surgir à toute 
étape de son cheminement et de sa 
vie consacrée : Postulat, noviciat, 
vœux temporaires, vœux perpétuels …

LES RAISONS DU RENONCEMENT A LA VIE RELIGIEUSE 
FEMININE EN AFRIQUE.



Toutefois il arrive qu’en cours de route que la consacrée 
traverse des crises qui lui semblent insupportables et 
dont la seule issue est de renoncer à sa consécration 
et de quitter son état de vie. De fait, dans un monde en 
plein mutation où le culte de l’éphémère prend le dessus, 
face aux fragilités psychologiques et spirituelles des 
jeunes générations, la fidélité, le sens de l’abnégation et 
la persévérance deviennent caducs. Ainsi, de nos jours 
certaines religieuses choisissent facilement de renoncer 
à leur consécration pour plusieurs motifs, ce qui nous 
pousse à nous interroger sur la crise que traversent ces 
religieuses. Pourquoi de tels choix décisifs ? avaient-elles 
d’autres options ? sont-elles stigmatisées par la société ?

L’objectif de cette analyse est d’aider à prendre conscience 
des difficultés rencontrées par ces religieuses certes, 
mais surtout de proposer des pistes de réflexions pour 
l’accompagnement et la réinsertion de ces religieuses.

1. METHODE ET TECHNIQUE DE RECHERCHE
Dans ce travail, nous avons utilisé la méthode qualitative. 
Elle cherche à comprendre la situation des religieuses 
dans un contexte de crise.
Le type d’échantillonnage qui nous a aidé à mettre en œuvre 
cette approche est l’échantillonnage de convenance.
Notre technique d’investigation repose essentiellement 
sur la conduite de cinq questions et sur les récits de vie 
qui nous ont permis de réunir un corpus de données.

2. LES RESULTATS OBTENUS
Nos entretiens ont ressorti différents motifs avancés par 
les religieuses. Parmi ceux-ci, nous pouvons citer : la 
déception, l’activisme, la pression familiale, les accidents 
du parcours, l’abus de pouvoir et la mauvaise gestion 
des conflits, l’erreur de discernement, l’héritage familial, 
la difficulté à dompter les types de personnalités, le 
manque d’exemplarité dans les communautés, la fuite de 
responsabilité des formatrices.
	 La déception :
Au regard de notre enquête la déception est l’un des 
principaux motifs. Il faut dire que certaines entrent dans la 
vie religieuse non par vocation mais pour d’autres objectifs. 
Elles se montrent très loyales et disponibles pour la mission 
ad extra parce qu’elles veulent immigrer. Certaines disent 
qu’« avec cette congrégation internationale je pourrais 
voyager rapidement en Europeet venir en aide à ma famille. 
Deux ans après la profession si elle ne voyage pas, c’est la 

déception et encore pire quand une de sa promotion est 
envoyée en mission ad extra en Europe, c’est la frustration, 
c’est l’abandon ». Nous constatons là que la sœur vise son 
intérêt personnel.
	 L’activisme :
Il peut venir de la part de la sœur elle-même quand 
elle s’engage dans plusieurs activités. Elle se montre 
dynamique et plus vaillante que les sœurs.
D’autre part, cela peut venir des supérieures quand elles 
demandent beaucoup de services à la même sœur. Si 
cette dernière ne sait pas dire non, et accepte tout pour 
lui faire plaisir, elle finit par être noyée. Une religieuse écrit 
: « nous sommes souvent submergées par l’apostolat au 
point de délaisser notre vie de prière. Nous délaissons la 
prière et, petit à petit, le diable attise le feu de l’abandon ».
	 La pression familiale et l’influence du choix par les 
parents
Certains parents sont fascinés par les religieuses, raison 
pour laquelle ils font tout leur possible pour que leur fille 
devienne religieuse. De nos jours on a comme l’impression 
que c’est une concurrence entre les parents pour avoir un 
enfant dans la vie consacrée. Ils choisissent même à sa 
place. Dès lors, il peut avoir du mal à s’épanouir dans cette 
forme de vie. Par conséquent il peut souffrir et affecter les 
membres de sa communauté.
Ainsi donc le choix et la motivation personnelle deviennent 
déterminants.
	 La difficulté à dompter le type de personnalité.
Durant nos enquêtes, nous avons noté que les types de 
personnalités, comme les narcissiques qui ont tendance 
à penser à eux seul, posent de sérieux problèmes en 
communautés. Ils sont source de conflit, ce qui alourdit 
la vie communautaire et porte atteinte à la visibilité de 
la communion fraternelle. Quant à la pastorale elles ne 
veulent rien faire, parce qu’elles ont du mal à sortir de leur 
confort pour aller vers les périphéries.
	 Erreur de discernement vocationnel
Il y a des religieuses qui, à un certain moment de leur vie, 
pensent qu’elles se sont réellement trompées de route et 
décident d’abandonner.
Un participant à l’enquête écrit : « Je pense que vraiment 
d’une part, c’est parce que d’autres se sont trompées de 
chemin. Elles ont décidé dignement et humblement de se 
réorienter pour mieux servir. Elles ont dû sentir un conflit 
entre les exigences religieuses et les besoins individuels. 
D’autre part, c’est parce qu’elles se sont laissé emporter 
par les amies, par une religieuse amie à la famille. »



Nous pouvons dire qu’il y a certaines qui ont fait un 
dépassement et se reconstruisent. Elles avouent que partir 
étaient la meilleure voie pour s’épanouir. Elles l’expriment 
en ces termes :
•	 « Je ne me retrouvais plus dans la vie religieuse » ;
•	 « je n’étais pas bien physiquement, moralement, et 
psychologiquement ».
Quant à d’autres c’est toujours difficile de « faire une 
digestion émotionnelle ». Cela se sentait dans les 
souvenirs qu’elles racontent : « j’étais franchement déçue 
par certains actes de mes consœurs ».

3. INTERPRETATIONS DES RESULTATS
Au terme des entretiens et des thèmes ressortis, nous 
pouvons faire une analyse pour mieux comprendre et voir 
les conséquences psychosomatiques, psychosociales, 
et les troubles comportementaux et émotionnels qui 
peuvent en découler.
•	 Cela nous aidera à nous départir des jugements, 
des stéréotypes, de la stigmatisation que nous portons sur 
les sœurs qui ont renoncé à la vie religieuse. En effet, par 
de telles attitudes, nous alourdissons davantage le fardeau 
de ces personnes déjà mal comprises par la société ou par 
leurs propres sœurs à cause de leur décision.
•	 L’analyse nous aidera également à nous outiller 
pour nous décentrer de toutes les critiques malveillantes 
qui peuvent impacter sur leur moral, car certaines 
personnes sont plus résilientes que d’autres face à la 
déception. Toutes ces sœurs qui ont vécu des situations 
négatives dans leurs milieux de vie au point de prendre la 
décision cruciale de quitter la vie religieuse, nécessitent 
une compréhension en profondeur des motifs exprimés et 
latents de leur choix.
•	 De plus, au regard de la souffrance causée par la 
déception et des difficultés à se reconstruire, leur situation 
nécessite une prise en charge psychologique sérieuse, qui 
n’est malheureusement pas envisagée par les instituts.
•	 Leur départ ne devrait-il pas être considéré comme 
un ébranlement des repères psychiques de leur élan initial 
de consacrer le reste de leur vie à la vie religieuse ?
•	 Du point de vue de la hiérarchie des Instituts, 
le sentiment de perte, d’être abandonné voire d’être 
trahi n’est-il pas mis en avant au détriment de la prise 
en compte d’une souffrance individuelle à identifier et à 
accompagner, ne serait-ce que dans les premiers mois 

après le départ ?
•	 Y-a-t-il des dispositifs mis en place pour identifier 
les germes de mal-être pouvant aboutir à un abandon ?
La listes des questions est loin d’être exhaustive. Somme 
toute, les accidents de parcours, les abus de pouvoir et 
la mauvaise gestion des conflits… sont autant d’ondes 
négatives pouvant avoir des conséquences somatiques, 
psychologiques et relationnelles.
Quant à celles qui ont quitté sans faire face à des 
expériences difficiles, elles peuvent rencontrer des 
difficultés de réinsertion sociale, notamment pour renouer 
avec leurs amis ou pour tisser de nouveaux liens.

Ces difficultés peuvent être professionnelles, surtout 
lorsqu’elles n’ont pas une qualification spécifique. Elles 
peuvent aussi être la conséquence d’une mise à mal dans 
la gestion du deuil de leur ancienne vie, avec la difficulté 
à reconnaitre que leur départ implique une perte de leur 
ancienne vie, de leurs communautés, de leurs repères, 
de leur statut de religieuse, etc. Toutes ces situations 
difficiles font que la personne développe l’évitement, car 
elle se culpabilise et se replie sur elle- même.

4. CONCLUSION ET RECOMMANDATION
Au bout de ce parcours, il nous semble fondamental de 
relever l’importance de l’accompagnement psychologique 
et spirituel. En cherchant à placer sa vie sous la mouvance 
de l’Esprit Saint, à la suite du Christ et dans le dessein 
bienveillant du Père, la personne en accompagnement 
embrasse largement son existence, car tout est inclus dans 
sa démarche : le bien accompli, les réalisations actuelles, 
les talents et les ressources personnelles, tout comme les 
difficultés rencontrées dans le passé, présentes et futures.
En somme, il est aussi important d’offrir un 
accompagnement adapté aux besoins spécifiques 
de chaque religieuse dans un cadre bienveillant et 
respectueux, afin de faciliter leur adaptation à leur 
nouvelle vie et de les aider à s’épanouir pleinement. 
L’épanouissement favorise le bien être mental, la confiance 
en soi et des relations harmonieuses. Il est donc important 
de chercher à s’épanouir.
En conséquence, un mot d’ordre face aux situations de 
renoncement à la vie religieuse serait d’éviter de juger les 
personnes et de mettre en avant la bienveillance.



Les échanges récents autour du processus synodal ont fait émerger plusieurs 
questions centrales qui traversent la vie de l’Église aujourd’hui. Beaucoup 
s’interrogent : qu’est-ce qui a réellement changé dans l’Église ? Quelle est son 
identité à l’heure actuelle ? Quelle place les femmes y occupent-elles ? Et comment 
ajuster les formes et les structures ecclésiales sans trahir l’esprit évangélique qui les 
anime ? 

Ces questions, loin d’être purement théoriques, touchent 
au cœur même de la vie communautaire et de la mission 
chrétienne. Au fil des partages, quelques mots-clés 
sont revenus avec insistance : engagement, solidarité, 
identité, femmes, formation, accompagnement, rôle et 
fonction, mais aussi le terme symbolique d’« humidité 
», évoquant peut-être la fécondité et la souplesse 
nécessaires à tout renouvellement spirituel. Ces mots 

traduisent la recherche d’un équilibre entre fidélité et 
créativité, tradition et évolution.
Les points de convergence mettent en lumière une 
volonté commune de marcher ensemble, dans un 
esprit de solidarité et de communauté. La formation, 
à la fois spirituelle et pratique, apparaît comme une 
clé essentielle pour grandir dans la foi et dans la 
coresponsabilité. Tous s’accordent sur la nécessité d’une 

Jeanne SAGNA nous donne une synthèse de la journée 



autonomisation progressive des membres de l’Église, en 
particulier des femmes, ainsi que sur la valorisation du 
patrimoine spirituel et culturel tout en restant ouverts aux 
changements du temps.
Cependant, plusieurs tensions et divergences demeurent. 
La question de la place des femmes dans l’Église continue 
de susciter débats et résistances, notamment autour de 
leur participation effective aux instances de décision et 
de discernement. La tension entre forme et fond interroge 
: comment adapter les structures sans perdre l’âme de la 
foi ? S’ajoute à cela la difficulté persistante de certaines 
mentalités réfractaires au changement, freinant la 
conversion pastorale attendue.
Pour avancer, des pistes d’action concrètes ont été 
identifiées : la conversion et le renouvellement des 
mentalités ; la meilleure organisation et valorisation des 
associations féminines dans l’Église ; le récentrage sur le 
Christ comme cœur vivant de toute mission ; la promotion 
de l’écoute au sein des familles et des communautés ; 

enfin, la culture du dialogue et de la méditation régulière 
comme moyens de discernement et de croissance 
spirituelle.
Ces orientations appellent aussi des approfondissements 
: une formation continue — spirituelle, théologique et 
pratique —, la pratique de l’écoute et de l’imitation du 
Christ comme style de vie, le renforcement des symboles 
communs (tels que la figure de Marie-Madeleine, 
disciple et témoin), et la consolidation du dialogue entre 
générations afin de maintenir vivante la mémoire et la 
transmission de la foi.
Quelques expressions marquantes ont accompagné 
cette réflexion, comme des échos de foi et d’espérance : « 
N’ayez pas peur », « Marcher ensemble », « Tout bon arbre 
aspire à donner de bons fruits ». Ces paroles résument 
l’esprit du chemin parcouru : une Église consciente de 
ses limites, mais confiante dans la grâce qui la pousse à 
s’ouvrir, à écouter et à se renouveler dans la lumière du 
Christ.

Cette rencontre s’inscrit dans le processus de réception 
du document final du Synode sur la synodalité, adopté 
en octobre 2024 sur le thème : Les femmes dans la vie 
et la mission de l’Église, une réponse aux signes des 
temps ?

L’article 60 du texte de référence pour examiner la 
mission et le rôle des femmes dans la vie et la mission 
ecclésiales.

Le programme a été articulé autour de trois dimensions 
complémentaires : des communications générales, 
des témoignages et des échanges participatifs nourris. 
Les intervenantes ont ainsi déployé une approche 
multidimensionnelle : anthropologique, théologique, 
pastorale et synodale.

Cette rencontre s’inscrit dans le processus de réception du document final du Synode sur la synodalité, adopté en 
octobre 2024 sur le thème : Les femmes dans la vie et la mission de l’Église, une réponse aux signes des temps ?

L’article 60 du texte de référence pour examiner la mission et le rôle des femmes dans 
la vie et la mission ecclésiales.

Le programme a été articulé autour de trois dimensions complémentaires : des communications générales, 
des témoignages et des échanges participatifs nourris. Les intervenantes ont ainsi déployé une approche 
multidimensionnelle : anthropologique, théologique, pastorale et synodale.



L’ARTICLE 60 : DIGNITÉ BAPTISMALE ET 
OBSTACLES STRUCTURELS
  
L’article 60 pose un principe fondamental : l’égale 
dignité de l’homme et de la femme en vertu du Baptême. 
Toutefois, le texte reconnaît lucidement les entraves que 
rencontrent les baptisées pour obtenir la reconnaissance 
de leurs charismes et leur vocation au sein de la 
communauté ecclésiale.
 
Le résultat du vote (258 voix pour, 97 contre, soit 27% 
d’opposition) met en lumière les divisions profondes 
traversant l’Église sur la question. Ces chiffres, loin d’être 
anecdotiques, témoignent d’une réalité incontournable : 
les résistances demeurent vives concernant l’accès aux 
responsabilités ecclésiales par les baptisées.
 
L’Assemblée synodale formule trois exigences claires 
: mettre en œuvre toutes les possibilités déjà inscrites 
dans la législation actuelle, lever les obstacles à l’exercice 
de rôles de leadership, et poursuivre le discernement 
concernant l’accès au ministère diaconal. Sur le dernier 
point, la question demeure ouverte et appelle un 
accompagnement spirituel approfondi.
 
COMMUNICATIONS GENERALES : QUATRE 
ANCRAGES COMPLÉMENTAIRES
 
Les interventions de la journée se sont articulées autour de 
quatre axes structurants, créant ainsi un cadre d’analyse 
cohérent et progressif. Chaque axe a apporté un éclairage 
spécifique, contribuant à une compréhension globale de 
la problématique.
 
1.	 L’ancrage anthropologique
 
Mme Cissé, coach et intervenante, a posé les fondements 
anthropologiques de la réflexion. Son propos central 
articule mission et incarnation : les valeurs portées par 
les femmes doivent demeurer « alignées à leurs gestes de 
tous les jours ». Autrement dit, il s’agit de vivre pleinement 
leur identité féminine en toute circonstance, sans artifice 
ni reniement.
 
Une telle perspective écarte toute approche désincarnée 
ou déconnectée du réel. Comme l’ont affirmé les 

participantes : « Être femme est une grâce », adoptant 
une vision positive, loin des discours victimaires ou 
revendicatifs.
 	
2.	 L’ancrage théologique
 Les attentes exprimées ne constituent nullement des 
revendications syndicales visant à arracher des droits 
ou à conquérir des espaces de pouvoir. Il s’agit, bien au 
contraire, de la reconnaissance légitime d’un rôle et de la 
restauration d’une juste place au sein de la communauté 
ecclésiale.
 
Dès lors, une telle approche permet à l’Église de « 
retrouver sa véritable identité, celle d’être mère marchant 
avec chacun de ses enfants ». La formulation situe 
la problématique dans une logique de communion 
ecclésiale plutôt que dans une dynamique conflictuelle.
 
Par ailleurs, les participantes ont souligné deux exigences 
spirituelles : « être des Marie Madeleine qui ont rencontré 
le Christ » et « être attentives aux signes des temps ». 
Deux appels qui conjuguent enracinement dans la foi et 
ouverture au souffle de l’Esprit.
 
3.	 Leadership féminin
 
Les communications ont aussi mis en lumière les 
contributions effectives déjà déployées par les femmes, 
à travers des postes à responsabilité, animant des 
communautés chrétiennes, dirigeant des institutions 
éducatives et sanitaires. Les faits parlent d’eux-mêmes.
 
Or, malgré de telles réalisations tangibles, les résistances 
demeurent nombreuses dans un contexte encore marqué 
par une culture patriarcale et de nombreuses autres 
résistances. Face à de tels obstacles, une parole a retenti 
avec force : « La femme n’est pas le sexe faible ».
 
4.	 La solution FORCE
 
Face aux défis identifiés, de nombreuses propositions 
ont été formulées qui ont permis d’identifier un cadre 
opérationnel structuré autour de l’acronyme FORCE. 
Une approche articulée autour de quatre leviers 
complémentaires : 
•	 Formation : l’acquisition de compétences 



théologiques et pastorales constitue un levier 
d’émancipation et de légitimité. Sans formation solide, 
point de participation éclairée.
 
•	 Réforme : l’Église doit oser transformer ses 
structures et ses pratiques. La mutation suppose 
audace institutionnelle et courage pastoral de la part des 
responsables ecclésiaux.

•	 Création d’espaces de dialogue : l’échange 
authentique permet de dépasser les blocages, de 
déconstruire les préjugés et de construire ensemble une 
Église plus inclusive.

•	 Esprit pastoral : face aux résistances inévitables, 
il convient de développer une approche pastorale 
caractérisée par la patience, la persévérance et 
l’accompagnement bienveillant.
 
5.	 Un parcours exigeant
 
Les communications ont souligné avec lucidité que le 
parcours comporte des exigences spirituelles élevées. 
Cinq attitudes fondamentales ont été identifiées.
 
Premièrement, refuser l’immobilisme pour marcher à 
la suite du Christ comme prophète. Deuxièmement, 
accepter de prendre un nouveau départ avec la force de 
l’amour de celui que l’on sert. Troisièmement, oser dire 
non avec l’assurance de la foi lorsque les circonstances 
l’exigent. Quatrièmement, rester connecté au Christ et 
demeurer dans la fidélité à sa Parole. Cinquièmement, 
être habité par l’esprit d’humilité et nourri par la 
célébration des sacrements.
 
Une perspective spirituelle aussi exigeante qui inscrit la 
démarche dans un dynamisme de foi plutôt que dans 
une logique de confrontation. L’exhortation « N’ayez pas 
peur », perçue par les femmes, a ponctué régulièrement 
les échanges, créant ainsi un climat de confiance et 
d’audace.
 
CONVERGENCES ET DIVERGENCES 
 
L’analyse des débats révèle une situation contrastée, entre 
acquis partagés et tensions persistantes. Comprendre les 
zones d’accord et les points de friction permet d’avancer 

avec lucidité et réalisme.
 
Points de convergence
 
Les échanges ont permis d’identifier plusieurs 
convergences majeures constituant autant de bases 
solides pour progresser.
 
L’engagement actif des femmes dans l’animation de la 
vie ecclésiale a fait l’unanimité. De même, la nécessité 
de clarifier et de reconnaître formellement de leur statut 
ecclésial a recueilli un large consensus ainsi que le besoin 
d’autonomie dans les engagements. La contribution 
unique apportée à l’Église a été mise en valeur et le 
dialogue authentique a été présenté comme condition 
sine qua non du progrès. La coresponsabilité différenciée 
entre hommes et baptisées dans l’Église a été présenté 
comme une priorité pastorale. Enfin, l’affirmation « Être 
femme est une grâce » a marqué les esprits, fondant ondé 
une approche constructive, loin de toute victimisation.
 
Divergences et tensions
 
Cependant, face à de tels acquis, plusieurs tensions 
majeures ont émergé lors des échanges. Des obstacles 
qui méritent une attention particulière pour être 
progressivement dépassés.
 
Des difficultés de compréhension entre les différentes 
sensibilités présentes ont été observées. De tels 
malentendus freinent le dialogue et nourrissent les 
méfiances réciproques. Une prise en compte limitée 
des attentes et préoccupations exprimées a été 
regrettée. Une surdité partielle empêche la construction 
d’un véritable dialogue. Des limitations persistent 
dans certains domaines ecclésiaux concernant la 
participation effective. Les barrières, souvent invisibles, 
n’en demeurent pas moins réelles. Enfin, des stéréotypes 
demeurent à l’égard des femmes dans certains milieux 
ecclésiaux. De telles représentations erronées alimentent 
les résistances et justifient les exclusions.
 
TÉMOIGNAGES ET INTERPELLATIONS : DES 
VOIX QUI QUESTIONNENT
 
Au-delà des communications structurées, plusieurs voix 
se sont élevées pour interroger les pratiques et bousculer 



les certitudes. Les interpellations ont insufflé un souffle nouveau aux débats et ont permis d’ancrer la réflexion dans 
le concret des réalités ecclésiales.

Les religieuses présentes ont exprimé une double 
exigence. D’une part, elles souhaitent une implication 
plus accrue des femmes dans les processus de formation, 
notamment dans les maisons de formation sacerdotale 
et religieuse. D’autre part, elles posent une question 
directe et dérangeante : « Que faisons-nous pour montrer 
que nous pouvons prendre des responsabilités dans les 
paroisses ? »
 
L’interpellation déplace habilement la problématique. Il 
ne s’agit plus seulement d’attendre une reconnaissance 
extérieure venue d’en haut, mais également de démontrer 
concrètement la capacité à assumer des charges. 
Ainsi, la responsabilité est partagée : aux institutions 
de reconnaître les compétences, aux baptisées de les 
manifester par des actes.

 
Synodalité et réconciliation ecclésiale
 
La synodalité a été présentée comme un ferment de 
réconciliation ecclésiale. Toutefois, deux obstacles 
structurels majeurs ont été clairement identifiés comme 
freins à une telle dynamique de communion.
 
Le cléricalisme d’abord, qui concentre le pouvoir entre les 
mains des clercs et limite drastiquement la participation 
des laïcs. Un phénomène, loin d’être nouveau, et qui 
constitue un verrou institutionnel puissant. Le manque 
de formation ensuite, qui empêche une participation 
éclairée et responsable. Sans compétences théologiques 
et pastorales, difficile d’assumer pleinement des 
responsabilités ecclésiales.

Voix des consacrées



Les religieuses présentes ont exprimé une double 
exigence. D’une part, elles souhaitent une implication 
plus accrue des femmes dans les processus de formation, 
notamment dans les maisons de formation sacerdotale et 
religieuse. D’autre part, elles posent une question directe 
et dérangeante : « Que faisons-nous pour montrer que nous 
pouvons prendre des responsabilités dans les paroisses ? 
»
L’interpellation déplace habilement la problématique. Il 
ne s’agit plus seulement d’attendre une reconnaissance 
extérieure venue d’en haut, mais également de démontrer 
concrètement la capacité à assumer des charges. Ainsi, la 
responsabilité est partagée : aux institutions de reconnaître 
les compétences, aux baptisées de les manifester par des 
actes.

 

Face à de tels défis structurels, la voie proposée consiste 
à avancer dans l’esprit de collaboration différenciée. 
Concrètement, chacun apporte sa contribution spécifique, 
dans le respect des vocations et des charismes. 
L’approche refuse l’uniformisation tout en valorisant la 
complémentarité.
 
Au-delà des discours
 
Une mise en garde salutaire a traversé les débats : discuter 
de la question ne doit pas se limiter à un simple exercice 
de style ou à des envolées lyriques. Il faut impérativement 
s’affranchir des clichés et des discours convenus pour 
passer aux actes concrets.
 
La dignité baptismale est inaliénable. Cette affirmation 
théologique fonde toute la démarche et lui confère sa 
légitimité. Dès lors, la conclusion s’impose avec évidence 
: « Sans les femmes, point d’Église synodale. » L’enjeu : la 
participation féminine ne constitue pas une option ou un 
luxe, mais une nécessité vitale pour l’Église.
 
DES PAS À ACCOMPLIR ET RECOMMANDATIONS
 
Après l’analyse et les interpellations, les participants 
ont dégagé un ensemble cohérent de recommandations 
articulant court terme et long terme, individuel et collectif. 
Des propositions concrètes qui traduisent la volonté de 
passer de la parole aux actes, du diagnostic à la mise en 
œuvre effective.

 
Actions concrètes identifiées
 
Des actions prioritaires ont été identifiées pour traduire les 
réflexions en réalisations tangibles.
 
1.	 Mobiliser et coordonner les énergies déployées 
dans l’Église constitue la première priorité. Une telle 
synergie suppose communication, coordination et vision 
partagée.
2.	 Consolider l’autonomie dans les responsabilités 
ecclésiales assumées apparaît également indispensable. 
L’autonomie passe par l’acquisition de compétences et la 
délégation de responsabilités réelles
3.	 Encourager une implication plus forte dans tous les 
domaines de la vie ecclésiale, sans exception ni restriction 
arbitraire, figure parmi les impératifs identifiés. 
4.	 Dépasser les hésitations et prendre des initiatives 
courageuses suppose de sortir des sentiers battus et 
d’oser l’innovation pastorale.
5.	 Mettre en place des programmes de formation 
continue adaptés aux besoins identifiés représente un 
autre chantier majeur. La formation doit conjuguer rigueur 
théologique et pertinence pastorale.
6.	 Développer une attitude d’accueil et de dialogue 
mutuel authentique exige de dépasser les préjugés et 
d’accepter la différence. 
7.	 Enfin, adapter les actions aux réalités locales 
et culturelles spécifiques refuse le placage de modèles 
importés et valorise les initiatives locales.



 
Approfondissements nécessaires
 
Plusieurs axes d’approfondissement ont été identifiés 
comme prioritaires pour progresser durablement. 
Ces chantiers exigent investissement, patience et 
persévérance.
 
Renforcer qualitativement et quantitativement les 
programmes destinés aux femmes apparaît comme 
le premier chantier. Concrètement, leur permettre 
d’accéder aux maisons de formation comme formatrices 
à part entière.
Exercer concrètement les responsabilités déjà 
accessibles selon la législation actuelle constitue le 
deuxième axe. Passer résolument de la théorie à l’action, 
des intentions aux réalisations.
Aborder les craintes et résistances de manière franche 
pour les surmonter progressivement représente le 
troisième défi. Oser sortir des zones de confort et 
accepter la prise de risque inhérente à toute innovation.
Enfin, repenser la structuration des activités ecclésiales 
pour permettre une participation effective et reconnue 
touche les organigrammes, les processus décisionnels et 
les modes de gouvernance.
 
Perspectives institutionnelles et pastorales
 
Au-delà des actions immédiates et des chantiers 
prioritaires, quatre perspectives structurantes dessinent 
l’horizon à atteindre.
 
Sur le plan institutionnel, appliquer immédiatement 
et intégralement les possibilités déjà inscrites dans la 
législation ecclésiale actuelle s’impose. Ne pas attendre 
de nouvelles normes pour agir là où l’action est déjà 
juridiquement possible. L’approbation de l’article 60, 
malgré les résistances exprimées, offre une base légitime 
et suffisante pour avancer résolument.
 
Sur le plan pastoral, développer des espaces de dialogue 
authentique entre clercs et laïcs, hommes et femmes, pour 
dépasser progressivement les résistances culturelles et 
construire une Église véritablement synodale. Ces lieux 
d’échange doivent permettre d’aborder frontalement les 
craintes et les réticences de manière constructive, dans 
un climat de confiance mutuelle.

 
Sur le plan spirituel, maintenir fermement l’enracinement 
dans la foi, la prière et les sacraments. Refuser 
catégoriquement l’immobilisme sans tomber dans la 
confrontation stérile. Être constamment attentives aux 
signes des temps avec un engagement total, dans la 
fidélité au Christ et à son Évangile.
 
Sur le plan culturel, poursuivre patiemment le 
discernement sur les questions encore ouvertes, 
notamment l’accès au ministère diaconal, dans un 
esprit de patience, de dialogue et d’écoute attentive de 
l’Esprit Saint. Le discernement exige temps, prière et 
accompagnement théologique rigoureux.
 
CONCLUSION : UN CHEMIN À PARCOURIR
 
La rencontre a permis de situer solidement la réflexion sur 
la participation féminine dans l’Église à partir de l’article 
60 du document final synodal. Les communications ont 
conjugué rigueur théologique, lucidité sur les obstacles 
et propositions concrètes, créant ainsi un cadre d’analyse 
cohérent et opérationnel.
 
Le message central demeure limpide : les baptisées ne 
revendiquent pas un pouvoir à conquérir, elles demandent 
la reconnaissance de leur vocation légitime au sein de la 
communauté ecclésiale. Cette reconnaissance permet 
à l’Église de retrouver son identité maternelle et sa 
dimension véritablement synodale.
 
Les mots-clés ayant structuré les débats témoignent 
d’une approche équilibrée : engagement, Esprit Saint, 
dignité, solidarité, inclusion, diversité, collaboration, 
coresponsabilité, communion, ministerialité. Les termes 
dessinent une vision ecclésiale où chacun apporte sa 
contribution spécifique sans renier son identité propre.
 
Le parcours demeure certes exigeant. Il suppose 
formation rigoureuse, audace institutionnelle, dialogue 
patient et enracinement spirituel profond. Les 97 votes 
contre témoignent que les résistances sont réelles, 
structurées et tenaces. Pourtant, les 258 votes favorables 
ouvrent une voie légitime et traçable.
 
Les participantes ont quitté la rencontre portées par 
une conviction forte, déclinée en trois affirmations : être 



femme constitue une grâce, être des Marie Madeleine 
ayant rencontré le Christ demeure l’horizon, oser 
s’engager ensemble main dans la main trace le chemin. 
Dès lors, la conclusion s’impose : sans les femmes, 
l’Église synodale reste une abstraction théorique. 
Avec elles, elle devient une réalité vivante, féconde et 
missionnaire.

Les point de vue venus d’ailleurs nous rappelle qu’« Il 
n’y a ni Juif, ni Grec ; il n’y a plus ni esclave, ni homme 
libre ; il n’y a ni homme, ni femme ; car vous tous, vous 
êtes un dans le Christ Jésus (Gal 3 : 28). M. Hendrik, M. 
Emmanuel DIEDHIOU et Marie Joe, Diabarou Joseph, 
vous conviendrez avec moi que l’un des « dons » que 
Dieu fait à l’Eglise, ce sont les aides (1 Cor. 12, 28). 






