FCOLE DE SYNODALITE

UNE AUTRE MANIERE D’ETRE EGLISE

Ecole de Sy d H de DAKAR
Une auvtre e d’étre Eglise

Les Gahiers
de ’Ecole de Synodalite de Dakar

Une autre maniére d’étre Eglise

N° 04 - Decembre Janwer 2025
Bimensue L d’information en ligne

/annnE

Cathédrale




Ly

" JOURNEE DE RECEPTION
ET DEPARTAGE

VIE e r /i. A
Les femmes dans la vie et la mission de ['Eglise :
une réponse aux signes des temps ?

Samedi 18 octobre 2025
9H:00 -17H:00

Institution Immaculée Conception
de Dakar



Cheéres sceurs, chers fréeres, chéres amies,

C’est avec une profonde joie et une vive reconnaissance que je me joins a Sr Pauline Andrée SARR, responsable de la
communauté, pour vous souhaiter la bienvenue a Ulnstitution Immaculée Conception de Dakar. Cette belle assemblée
que nous formons ce matin me renvoie au n° 9 du Document Final que vous avez entre les mains.

Le processus synodal ne s’achéve pas avec la fin de 'actuelle assemblée du Synode des évéques, car il comprend la phase de

mise en ceuvre. En tant que membres de 'lassemblée, nous estimons qu’il est de notre devoir de nous engager dans l'animation

de celle-ci comme missionnaires de la synodalité au sein de nos communautés respectives. (DF 9)




Quatre raisons justifient notre rencontre

La premiére raison est que depuis hier se tient 3 Rome LE JUBILE DES EQUIPES SYNODALES. Nous avons écouté via

YouTube ce que le Pape Léon XIV a dit a UAfrique en réponse a la question de cette derniere. Ilarappelé que la mission

est essentielle a ’Eglise synodale.

Le premier mot que je voudrais dire — qui ne
concerne pas seulement UEglise en Afrique
mais nous tous ce soir — est mission et étre
missionnaire. Le processus synodal, comme
nous l’a rappelé a plusieurs reprises le Pape
Francgois, a pour but d’aider 'Eglise & remplir
sa vocation premiere dans le monde : étre
missionnaire, annoncer ’Evangile et témoigner
de la personne de Jésus-Christ dans toutes
les parties du monde et jusqu’aux extrémités
de la terre. Comme le dit UEvangile : précher,

partager et vivre ce que Jésus nous a enseigné.

Il est revenu sur la nécessité d’étre une
Eglise a ’écoute, missionnaire, qui témoigne
du Christ et construit des ponts entre les
cultures et les religions. Il a loué les dons de
UAfrique que sont la jeunesse, la famille et
la vitalité, et a exhorté l’Eglise a embrasser
la diversité, a promouvoir la paix, Uunité et
le soin de la création, soulignant également
que chaque réalité locale doit étre comprise
et respectée, et qu’il existe de nombreuses
facons d’étre Eglise sans imposer un modéle

unique de vie ecclésiale.

L’Eglise en Afrique a, a cet égard, beaucoup a offrir. Ce que vous avez dit sur le processus synodal nous aide a construire

des ponts et 8 comprendre comment ’Eglise peut &tre un pont, surtout dans des cultures ol les chrétiens ne sont pas

majoritaires et vivent souvent aux c6tés de membres d’autres religions, qu’il s’agisse de traditions régionales ou de

religions mondiales telles que Uislam. Cela nous rappelle que ces contextes posent des défis, mais offrent en méme

temps de grandes opportunités.

Ce que la plupart d’entre nous avons expérimenté au cours des dernieres années en préparation du Synode, et

maintenant au début de cette nouvelle phase de mise en ceuvre, c’est précisément que la synodalité, pour reprendre

vos mots, n’est pas une campagne, c’est une maniére d’étre et une maniére d’étre pour ’Eglise. C’est une facon de

promouvoir une attitude qui commence par apprendre a s’écouter les uns les autres.



Le don de lécoute est quelque chose que nous
reconnaissons tous, mais qui a souvent été perdu dans
certains secteurs de U'Eglise. Nous devons continuer
a découvrir sa valeur, en commengant par écouter la
Parole de Dieu, les uns les autres et la sagesse que
nous trouvons chez les hommes et les femmes, chez les
membres de UEglise et aussi chez ceux qui cherchent la
vérité, méme s’ils ne sont pas encore—ou ne deviendront
peut-étre jamais — membres de l’Eglise.

Dans le contexte africain, certaines réalités représentent
a la fois des défis et des dons, par exemple la jeunesse.
Comparativement a UEurope, un continent vieillit tandis
que lautre est rempli de jeunesse et de vitalité pour
UEglise. Il y a aussi le don de la famille, si important.
L’Eglise doit toucher les gens & travers les jeunes et les
familles, devenant un instrument de construction de

la paix et offrant des modeles, tant en Afrique — entre

-~

A

VOTRE
ECOUTE

#5ynode2023

Nous demandons & toutes les Eglises locales de
poursuivreleurcheminquotidienavecune méthodologie
synodale de consultation et de discernement, en
identifiant des moyens concrets et des parcours de
réaliser

formation pour une conversion synodale

tangible dans les différentes réalités ecclésiales
(paroisses, instituts de vie consacrée et sociétés de
vie apostolique, associations de fideles, dioceses,
conférences épiscopales, regroupements d’Eglises,
etc.). DF 9.

qu’elle se tient au mois d’octobre que nous appelons

La troisiéme raison de notre rencontre est

communément OCTOBRE ROSE que nous avons voulu
matérialiser avec notre Badge.

Nous voulons nous unir a toutes les femmes du monde
entier totalement dédiées au bien étre de leur famille et
de la société. Pensons aussi a celles qui souffrent dans
leur chair de femme. Nous pensons a celles qui nous
ont quitté pour rejoindre la maison du Pere

pays africains — que sur d’autres continents, pour des
questions telles que la promotion de la paix et le soin de
la création.

Nous devons étre trés clairs : nous ne recherchons
pas un modele uniforme et nous ne proposerons pas
de gabarit imposant « ceci est la maniere de faire » a
chaque pays. Il s’agit plutdt d’une conversion a Uesprit
d’étre Eglise en étant missionnaire et en batissant la
famille de Dieu. Merci.

La seconde raison de notre rencontre est la réception du
DOCUMENT FINAL DU SYNODE. Ce dernier représente
'aboutissement de l'un des processus consultatifs les
plus vastes de ’histoire de UEglise, qui s’appuie a la fois
sur les travaux de 'assemblée de 2023 et sur le parcours
synodal plus large initié par le regretté pape Frangois en
octobre 2021.

L'exercice visait a équilibrer 'enseignement traditionnel
de I’Eglise avec les besoins pastoraux contemporains
tout en promouvant une plus grande inclusivité et
transparence dans la gouvernance de UEglise. Voici sa
derniere recommandation a la fin de UAssemblée de
2024




1 e e Fetmmes Bdsinaes do Senéaal]

Nous avons écouté son point de vue
venu d’ailleurs. Nous saluons toutes
celles et tous ceux qui nous suivent
les bienvenues

en ligne, soyez

chez vous. Nous sommes venus
femmes et hommes, de différentes
organisations et associations, pour
partager nos expériences, notre foi,
notre étre de femme comme souffle
d’humanité et de transformation.

Aujourd’hui,

nous répondons a

qui
nous appelle a marcher ensemble

Uinvitation de UEsprit Saint

femmes de toutes conditions,
de toutes vocations et de toutes
Nous

appartenances. nous

retrouvons ici, non seulement
comme femmes catholiques, mais
aussi avec la présence de nos sceurs
musulmanes et d’autres traditions
spirituelles, témoignant ainsi de cette
fraternité universelle qui dépasse les
frontieres religieuses. Votre présence
est un signe fort : celui d’un dialogue
fécond entre les croyantes d’Afrique,
un dialogue enraciné dans la foi,
la sagesse, la dignité et le respect
mutuel.

Sous le souffle de la synodalité,

nous voulons vivre cette rencontre

comme un espace de gréce . un

temps d’écoute, de partage et
de discernement ; un moment
pour reconnaitre combien les

femmes, dans la diversité de leurs
engagements, sont porteuses de
communion, d’unité, de solidarité et
de persévérance.

Parmi les nombreuses questions

retenues, celle sur le rbéle des
femmes dans UEglise. Le numéro
60 du DF indiqgue qu’en vertu du
baptéme, les hommes et les femmes
jouissent d’'une égale dignité dans
le peuple de Dieu. Cependant, les
femmes continuent a rencontrer

des obstacles pour obtenir une
reconnaissance plus pleine de leurs
charismes, de leur vocation et de leur
place dans les diverses sphéres de la
vie de l’Eglise, ce qui nuit au service
de la mission commune. (DF 60).

Le synode demande que les femmes
soient acceptées dans tous les
réles actuellement autorisés par
le droit canonique, y compris les

roles de direction dans UEglise. M.

La quatrieme

parmi

raison est la présence

nous de Hendrik WESTERBEEK,

accompagnateur du Réseau des femmes
batisseuses du Sénégal. Nous lui souhaitons

la bienvenue parmi nous.

UAbbé Philippe NGOM nous a aidé
a approfondir cette question. Ce
dont nous sommes sdr, 'assemblée
synodale appelle a mettre pleinement
en ceuvre tout ce qui est déja possible
quant au role des femmes dans le
droit en vigueur, en particulier dans
les lieux ou ces possibilités ne sont
pas concrétisées. Il n’existe pas
de raison d’empécher les femmes
d’assumer des rbles de guide dans
les Eglises : ce qui vient de UEsprit
Saint ne peut étre arrété. (DF 60)

Cest lintérét de la figure de
Phoebé avec l'apbtre Paul. « Je vous
recommande Phoebé, notre sceur,
servante de lassemblée a Cenchrée,
afin que vous la receviez dans le
Seigneur, comme il convient a des
saints, et que vous l'assistiez dans
toute affaire pour laquelle elle aurait
besoin de vous : en effet elle a été en
aide a beaucoup, et 3 moi-méme »

(Rom. 16 :1-2).



Nousvoulonsrelire ensemble lavocationdesfemmesau
service de la communauté. Phoebé, femme rayonnante
et servante de UEglise, a été une figure de fidélité et
de courage. A son exemple, nous sommes appelées
a étre des témoins de la lumiére, des batisseuses de
paix et d’unité, des femmes de discernement et de
compassion. Rendons graces a Dieu pour Phoebé et
pour chaque sceur a laguelle Il confie le discernement
spirituel nécessaire pour voir la tache qu’il veut bien lui
confier.

Le Document final du Synode nous rappelle que les
femmes constituent la majorité du peuple de Dieu et
qu’elles sont souvent les premieres missionnaires de la
foiau seinde lafamille et de la société. Elles sontundon,
un signe et un témoignage vivant au cceur de l’Eglise.
Leur histoire — qu’elles soient meéres, consacrées,
éducatrices, responsables communautaires ou
femmes en recherche — est une source d’espérance et
de transformation.

Notre Eglise, et plus largement notre société, ont besoin
du regard et de la parole des femmes : leur maniere
d’écouter, d’enseigner, d’organiser, de créer des liens,
de soigner et de réconcilier. Elles révelent le visage
maternel et fraternel de Dieu au cceur du monde. « La
synodalité est une maniere de décrire comment nous
pouvons nous rassembler, former une communauté et
rechercher la communion en tant qu’Eglise... »

Les femmes constituent la majorité des personnes
présentes sur nos bancs et sont souvent les premieres
missionnaires de la foi au sein de la famille. Les
femmes consacrées, tant dans la vie contemplative
gu’apostolique, sont un don, un signe et un témoignage

fondamental et distinctif parmi nous. La longue histoire
des femmes missionnaires, saintes, théologiennes
et mystiques est également une source puissante
de nourriture et d’inspiration pour les femmes et
les hommes d’aujourd’hui. C’est ce que nos Sceurs
Jeannette KAMA et Umbelina CISS et Monica nous ont
partagé.

Pour comprendre la portée d’un tel don, il faut penser
d’emblée a une trés grande variété de services dans
’lassemblée. Il peut sembler a certains qu’une aide n’a
qu’une activité subalterne, mais la maniere dont vous
vivez votre engagement comme laics suppose ouverture,
présence active, passion pour le Christ et don de soi-
méme. Merci de nous rappeler par votre présence,
que UEsprit Saint nous donne d’avancer ensemble,
dans la diversité et la confiance, sur les chemins de la
communion et du service.

Aujourd’hui, a Dakar, en écho a Rome, nous voulons :

- Rendre grace pour le chemin parcouru;

- Ecouter ce que UEsprit inspire aux femmes de nos
Eglises ;

- Tisser des liens de communion et de solidarité entre
nous;

- Ouvrir des chemins pour la réception africaine du
Document final.
Cetterencontreaétéunespacedeparoleetd’espérance,
un lieu ou lon s’est mutuellement reconnu comme
partenaires dans la construction d’'un monde plus
juste, plus pacifique et plus humain. Cette marche de la
synodalité vécue, ou la voix des femmes — chrétiennes,
musulmanes et de toutes convictions — devient source
d’unité et d’espérance pour UAfrique et pour le monde.

Sous la houlette de notre Maitre de Gérémonie Goach Prospere, que nous
remercions,

N U;’g
43
5/




nous croyons en 12 grace d’étre femme pour le monde
et PEglise

Nous saluons aussi avec Abbé Roger GOMIS, notre accompagnateur spirituel. Voici Uorientation qu’il nous a donné
tout au long de nos travaux. Nous retrouvons une magnifique synthese de larichesse de cette journée. Son apport nous

permet de poursuivre le chemin dans nos différents milieux de vie et de mission.

La synodalité au feminin :

Nouveaux espaces de discernement et de collaboration dans UEglise

Sr Anne Béatrice FAYE CIC

Introduction

Aujourd’hui, la question du role et de la
participation des femmes a la vie de notre
Eglise est une question de toute premiére
importance pour sa vie et son avenir. Les
circonstances provisoires et passageres de
la société dans laquelle elle se trouve, la
pousse souvent a s’adapter (ou pas). Osons-
le reconnaitre, il existe un contraste évident
entre la condition féminine dans la société et
dans l’Eglise. Ce contraste est de plus en plus
apparent et de plus en plus contesté. Pour
les jeunes notamment, cette situation est
difficilement explicable dans certains pays.
Du coup, il se pose la question de la mesure
de la mission de UEglise. Est-ce la société ou

le message du Christ Ressuscité ?

Sans tomber dans le concordisme, cette urgence et ce contraste nous aménent a nous intéresser au theme du
prochain synode sur la synodalité dans UEglise . Je voudrais dans cette contribution recueillir les legons de 'histoire
pour voir le chemin parcouru ensemble dans UEglise sur la question de la participation des femmes dans sa mission,
ses instances de décision et ses orientations pastorales. La pleine participation des femmes n’est pas une exigence
nouvelle. C’est Uintuition de la Genése. Car, iLn’y a pas d’humanité selon le coeur de Dieu sans l'alliance de 'homme
et de lafemme. Ce qui nous ameéne a considérer un certain nombre d’exigences.

Lapremiere exigence estd’accepterderegarderlaréalité enface. Le mouvementd’affirmation des femmes constitue
un fait marquant de l’évolution sociale actuelle un « signe des temps » selon le Pape Jean XXIll. Ne sommes-nous

pas devant un fait de civilisation majeur ?



La seconde exigence est d’exercer le discernement. Ce mouvement véhicule des germes d’humanisation de la société,
mais il comporte aussi des risques divers. Nous sommes au beau milieu d’un effort collectif de discernement a
poursuivre avec ouverture et ténacité en tirant profit méme des tensions et des divergences d’interprétation parmi nous.
Ajoutons une troisieme exigence qui consiste a reconnaitre et accompagner avec confiance ce mouvement qui souffle
a lintérieur méme de notre Eglise. Il cherche a rejoindre le sens de l'attitude de Jésus a U'égard des femmes. Il n’est pas
étranger croyons-nous au travail de UEsprit en train de « faire toutes choses nouvelles » . ILnous parait que le mouvement
des femmes dans UEglise a travers le monde se développe dans une perspective de justice, de dignité de partenariat.
C’est au nom de leur baptéme comme filles et fils de Dieu que des femmes et des hommes travaillent pour que toute
espece de discrimination disparaisse. Ce n’est pas une mode passagere, il s’agit pour eux de la fidélité a l’Evangile
libérateur du Christ ressuscité.

Au regard de ces exigences, je vous propose trois attitudes : regarder, discerner et accompagner. Autrement dit il s’agit
de se mettre a ’écoute de UEglise, comprendre sa position sur le réle et la participation des femmes en son sein a partir
des quelques synodes et proposer des nouveaux espaces de discernement et de concertation dans la mission. Sur son
chemin de synodalité, nous allons poser sans détour les problemes que nous percevons dans UEglise en nous mettant

a l’écoute de la situation des femmes.

1. A Uécoute de la situation des femmes
dans UEglise
L’Eglisedécouvrelegainqu’ilyaas’écouter, a s’apprivoiser,
dans la reconnaissance de notre commune condition
chrétienne.
C’estconnudetous,lesfemmesconstituentune partactive
dans UEglise. Elles sont les premieres collaboratrices de
la mission évangélisatrice. A travers les continents, des
milliers de femmes religieuses comme laics, proclament le
Royaume de Dieu par des actes concrets de compassion.
Malgré cela, dans la collaboration elles sont souvent
réduites a un rang inférieur. Beaucoup s’éprouvent
ignorées, voire humiliées par une institution ou lautorité
s’exerce en dépendance quasi absolue du sacerdoce
ministériel. Elles ont donc le sentiment de faire beaucoup,
sinon tout, en demeurant invisibles, reléguées au rang
d’exécutrices.

Cette injustice est d’autant plus ressentie qu’autour
d’elles nos sociétés sont engagées dans un vaste effort de
parité, ou progressivement, méme si la aussi les choses
sont laborieuses et difficiles, les femmes acquierent des
droits et des responsabilités identiques aux hommes.
Ainsi le fossé se creuse, faisant facheusement apparaitre
Eglise, aux yeux de nos contemporains, comme bastion
de résistance au progrés de la société. Ajoutons le fait
que, de par sa structure et son exercice de lautorité
doctrinale, l’Eglise se prononce sur le plus intime de
la vie des femmes a travers des positions fixées par des
hommes, et de surcroit célibataires. Comment celles-ci

ne ressentiraient-elles pas un abus de pouvoir finalement

bien peu évangélique ?

C’est donc au nom de leur baptéme qui les fait « filles de
Dieu » et « disciples du Christ » et au nom de la commune
mission ecclésiale gu’elles revendiquent d’étre reconnu
a part entiére dans UEglise. Ce survol sur la situation des
femmes dans UEglise nous invite a revisiter le sens des
concepts de synode, de synodalité et de collégialité.

2. Le chemin parcouru sur le role et la
participation des femmes dans UEglise

Les revendications des femmes sur les questions de
justice, d’égalité, d’équité, de pauvreté, de violence
ont obligé U'Eglise a4 se questionner sur ses propres
comportements a lU'égard des femmes qui voient leur
réle cantonné au second plan. Des lors, UEglise va-t-elle
changer ? Doit-elle changer ?

2.1 Du synode a la synodalité un processus
de discernement en commun.

Le mot Synode

indique le chemin que parcourent

ensemble les membres du peuple de Dieu. Il renvoie
également au Seigneur Jésus qui se présente lui-méme
comme « le chemin, la vérité et la vie » et au fait que les
chrétiens, qui le suivent, étaient a lorigine appelés «les
disciples de la Voie» . En un sens spécifique, des les tout
premiers siecles, on a désigné par la parole « synode » les
assemblées ecclésiales convoquées a différents niveaux
(diocésain, provincial, régional, patriarcal ou universel)
pour exercer un discernement, a la lumiére de la parole de
Dieu et dans l'écoute de UEsprit Saint, sur les questions
doctrinales, liturgiques, canoniques et pastorales qui

surgissent en cours de route . Une Eglise synodale est



donc une Eglise de ’écoute, du sensus fidei, des évéques, des Eglises locales et méme au-dela, de ce qui traverse
humanité et des appels de UEsprit.

Quant au mot synodalité, bien qu’on ne le rencontre pas explicitement dans U'enseignement de Vatican Il, on peut
affirmer qu’elle se trouve au cceur de U'ceuvre de renouveau promue par le Concile. C’est le fait d’étre ensemble et relié
aux autres. La synodalité implique avant tout une posture d’écoute et de dialogue avec le monde. Autrement dit, elle
indique

« le modus vivendi et operandi spécifique de UEglise, le Peuple de Dieu, qui manifeste et réalise concrétement sa
communion d’étre en marchant ensemble, en se rassemblant en assemblée et en participant activement de tous ses
membres a sa mission évangélisatrice» .

Le concept de communion exprime «la substance profonde du mystére et de la mission de l’Eglise », qui a dans la
célébration eucharistique «sa source et son sommet ».

La synodalité, soulignait déja le Pape en 2015,

«offre le cadre interprétatif le plus adéquat pour comprendre le ministere hiérarchique lui-méme. Si nous comprenons
que, UEglise et le synode sont synonymes, nous comprenons aussi qu’en son sein, personne ne peut étre élevé au-
dessus des autres. Au contraire, explique-t-ildans l’Eglise, ilest nécessaire que quelqu’un s’abaisse pour se mettre au
service de ses fréres et sceurs en chemin. Jésus a constitué UEglise en plagant & son sommet le Collége apostolique,
dont 'apétre Pierre est le rocher. Mais dans cette Eglise, comme dans une pyramide inversée, le sommet est sous la
base ». C’est pourquoi, ceux qui exercent autorité « sont appelés ministres : car, selon le sens premier du mot, ils sont
les derniers de tous ».

Et il poursuit en resituant le sens de la collégialité.

«Alors que le concept de synodalité se réfere a Uimplication et a la participation de tout le peuple de Dieu dans la vie
et la mission de UEglise, le concept de collégialité précise le sens théologique et la forme d’exercice du ministére des
évéques au service de UEglise particuliére qui a été confiée a la sollicitude pastorale de chacun d’entre eux, et de la
communion entre les Eglises particuliéres au cceur de Uunique Eglise universelle du Christ, moyennant la communion
hiérarchique du college épiscopal avec 'évéque de Rome. La collégialité est ainsi la forme spécifique sous laquelle la
synodalité ecclésiale se manifeste et se réalise a travers le ministére des évéques au niveau de la communion entre
les Eglises particuliéres d’une région, et au niveau de la communion entre toutes les Eglises dans UEglise universelle.
Toute manifestation authentique de synodalité implique, par sa nature, 'exercice du ministére collégial des évéques
» .,

A partir de cette clarification des concepts de synode, synodalité et collégialité, il en découle Uexistence de trois
niveaux d’exercice de la synodalité. Le premier niveau a lieu dans les Eglises particuliéres. Le deuxiéme niveau est
celui des provinces et des régions ecclésiastiques, des conseils particuliers et surtout des conférences épiscopales.
Le dernier niveau est celui de l’Eglise universelle. «lci, le synode des évéques, représentant ’épiscopat catholique
devient une expression de la collégialité épiscopale au sein d’'une Eglise synodale». Nous pensons que les femmes se
déploient déja beaucoup dans les deux premiers niveaux d’exercice. Qu’apportent-elles concretement au processus
du renouveau théologico-pastoral de UEglise universelle ?

Ily a une maniere féminine d’exister, d’expérimenter le temps, de se rapporter au monde des corps, de se tenirdans la
vie et dans la relation & autre, donc aussi de connaitre Dieu. L’Eglise, que notre théologie déclare si souvent féminine,
ne peut étre vraiment elle-méme gu’en faisant droit a Uexpérience et a la parole des femmes. Non pour jouer celles-
ci contre celles des hommes ! Mais pour que la foi se dise selon sa véritable ampleur, en particulier en intégrant
la complexité de la vie, son exces sur tout discours du concept, toute prétention a la totalisation spéculative. Les
femmes sont sur ce point, je crois, porteuses d’une vigilance singuliere et tres nécessaire. Voyons le chemin parcouru
depuis le Concile Vatican Il sur la question de la participation des femmes dans UEglise.

2.2 Lesfemmes etle Concile Vatican Il : un regard sur le monde.

Dans les premiers siécles, Eglise fonctionnait de maniére synodale et collégiale. A partir du Moyen Age et du concile
de Trente, parce qu’elle a di se positionner face au pouvoir politique puis en réaction a la Réforme protestante, elle

a adopté une structure plus hiérarchique et cléricale. Le sommet a été atteint lorsque Vatican | a mis un accent tres



fort sur la primauté du pape. Au concile Vatican I, un des lieux importants de renversement a été la question de la
collégialité, le fait que le pape n’était pas seul dans sa primauté, mais qu’une autorité était exercée par les évéques
réunis en concile.

Soulignons que bien avant Vatican Il, le mouvement féministe était un mouvement de promotion des droits des
femmes, un mouvement désireux de contrer les inégalités fondées sur le sexe. Pour plusieurs femmes, le lien entre
foi et engagement social était a la source méme de leurs revendications. Ainsi, ’'Union Mondiale des Organisations
des Femmes Catholiques (UMOFC), avait déja pour objectif des 1910 de « Promouvoir la présence, la participation
et la coresponsabilité des femmes catholiques dans la société et dans UEglise, pour leur permettre de remplir leur
mission d’évangélisation et de travailler au développement humain ». Ainsi, la place faite aux femmes dans l’Eglise
et dans la société sera un point de convergence. La dignité baptismale des enfants de Dieu et la commune mission
ecclésiale seront les deux principaux arguments. La question de la reconnaissance pleine et entiere des femmes
dans Eglise et la société sera nommée comme l'une des priorités pour la crédibilité de ’Eglise. Le synode terminé,
Madame Pilar Bellosillo écrira que,

«pour étre fideles a Vatican Il, nous devons nous charger de la cause de Dieu dans U’histoire du monde». Elle ajoutera
: « En ce qui concerne UEglise (...) la moitié du Peuple de Dieu apparait comme passif et gérée par 'autre moitié.
L’UMOFC prend la décision d’étre honnétement et de Uintérieur méme de Eglise, une conscience critique. Nous
sommes l'image de Dieu avec ’homme ».

Non seulement Vatican Il reste une « boussole » pour ’Eglise, mais sa mise en ceuvre passe par la réforme de UEglise,
avec une insistance nouvelle sur la synodalité propre au christianisme.

2.3 Lechangement de perception: lafemme comme un « signe des temps » et de UEsprit.
Jean XXIIl dans son encyclique Pacem in Terris , parlait de Uentrée de la femme dans la vie publiqgue comme d’un «
signe des temps », donc un signe de UEsprit. Selon Karl Rahner, ’expression signes des temps (signa temporum) est
«l’'une des trois ou quatre formules les plus significatives du Concile, au cceur de ses démarches comme a Uinitiative
de son inspiration » . Ainsi, la Constitution sur UEglise , réaffirmera qu’il n’y a pas d’inégalité dans le Christ. Le décret
sur UApostolat des laics, dira qu’il est important que la participation des femmes grandisse dans les divers secteurs
de l'apostolat de U'Eglise. La Constitution pastorale Gaudium et spes - L’Eglise dans le monde de ce temps, parlera
de la discrimination fondée sur le sexe comme contraire au dessein de Dieu. En effet, sans la participation véritable
de la femme, la société humaine et méme le royaume de Dieu n’atteindraient ni leur perfection, ni leur plénitude, et
les hommes seraient infideles au dessein méme de Dieu sur eux.

Soulignons la présence de Barbara Ward, qui avait été 'un des inspirateurs du souhait des Péres du Concile formulé
aunumeéro 90 de la Constitution pastorale sur UEglise dans le monde contemporain, Gaudium et spes. Elle a poussé
pour que le Concile fasse des pas concrets afin que, par son autorité morale, UEglise s’engage, d’une fagon pour
ainsi dire formelle et visible, dans la lutte contre la pauvreté.

« Considérant 'immense misere qui accable, aujourd’hui encore, la majeure partie du genre humain, pour
favoriser partout la justice et en méme temps pour allumer en tout lieu 'amour du Christ a Uendroit des pauvres, le
Concile, pour sa part, estime tres souhaitable la création d’un organisme de UEglise universelle, chargé d’inciter la
communauté catholique a promouvoir U'essor des régions pauvres et la justice sociale entre les nations » .

Dans son discours de cléture du Concile, le pape Paul VI s’adressera aux femmes en ces termes : « ’Eglise est fiere
(...) d’avoir libéré la femme, d’avoir fait resplendir (...) dans la diversité des caracteres, son égalité fonciere avec
homme. (...) Uheure est venue ou la vocation de la femme s’accomplit en plénitude, 'heure ou la femme acquiert
dans la cité une influence, un rayonnement et un pouvoir jamais atteint » . Il magnifiera la femme mais la resituera
dans son réle traditionnel d’épouse, de mere, d’éducatrice, de gardienne de la foi avec Marie comme modele. Bien
gu’avec des variantes, le langage ne changera guere au fil des ans. Tout en réprouvant les discriminations sociales,
il sera toujours question de la vocation spéciale des femmes, non appelées a 'apostolat propre des Douze.

A peine le Concile terminé, 'encyclique Humanee Vitee , est venu jetée une douche d’eau froide sur 'enthousiasme

de beaucoup de catholiques qui, portés par Ueffervescence du Concile et les découvertes modernes, s’attendaient



a plus d’ouverture sur les questions se rapportant a la régulation des naissances. Dans la méme lancée, la lettre
apostolique de Jean Paul ll, Muliaris dignitatem et celle du cardinal Joseph Ratzinger (alors préfet de la Congrégation
de la doctrine de la foi), sur La collaboration hommes femmes dans UEglise ont eu pratiquement le méme effet chez
les femmes. Ces deux lettres, tout en valorisant la Femme avec un F majuscule, la garde dans un r6le traditionnel,
hors des responsabilités de la vie sociale ou ecclésiale.

Paradoxalement, nous devons au pape saint Jean-Paul Il Uinterprétation de plusieurs concepts de la femme dans ce
qu’on appelle maintenant sa « Théologie du Corps ». C’est la vision intégrale de la personne humaine - corps, ame et
esprit—qu’ily a développé. Comme il Uexplique, le corps humain a une signification précise. Il porte des réponses aux
questions les plus essentielles de notre existence :

o Pourquoi avons-nous été créés homme et femme ? que nous soyons de 'un ou Cautre sexe importe-t-il
vraiment ?
o Pourquoi ’homme et lafemme étaient-ils, au commencement, appelés a la communion ? Qu’est-ce que

LCunion conjugale d’un homme et d’une femme dit de Dieu et de son plan pour notre vie ?

° Quel est le sens des vocations au mariage et au célibat ?
° Qu’est-ce qu’aimer ?
° Est-il vraiment possible d’étre des « coeurs purs » ?

Bien que sa pensée ne couvre pas toutes les bases et n’ait pas la voix des femmes, elle démontre que certains hommes
de UEglise sont conscients du fait que certains aspects de leur conception des femmes doivent &tre corrigés.

Les synodes quivont se succéder montrent 'influence du social sur Uecclésial. Cette influence se vérifie par certaines
demandes explicites. Notons entre autre l'acces au ministére du diaconat et la réforme du Code de droit canonique
pour corriger les discriminations fondées sur le sexe, puisque les femmes sont membres de l’Eglise a part entiére
au méme titre que les hommes. Le pape Frangois 'a réecemment modifié pour ouvrir les ministeres laics installés de
lecteur et d’acolyte aux femmes laiques. ILcontinue d’étudier la question des femmes dans le diaconat ordonné. Mais
quantité de femmes font déja des lectures et donnent la communion sans pour autant étre instituées .

3. La synodalité au féminin dans une Eglise en continuel discernement.

L’Eglise va s’engager dans un processus en faveur de la participation des femmes a la vie et au gouvernement de
l’Eglise. D’ou la tentative de comprendre la synodalité au féminin dans le processus synodal.

3.1 Focus sur les différents synodes et la participation des femmes

Le premier synode des évéques tenu en 1971 portant sur le theme «Justice dans le monde », va inaugurer une nouvelle
ére de dialogue en Eglise, autour d’une table ol les femmes baptisées n’étaient pas habituellement convoquées.
En effet, c’est la premiere fois qu’une femme a joué un réle de cheville ouvriere dans ’élaboration d’un document
relevant de Uinstance supréme de UEglise » . Il s’agit de Mme Barbara Ward qui rédigea la partie la plus importante
de la synthese des débats de ce synode. « Rien d’étonnant que « Justice dans le monde » souhaite « que les femmes
regoivent leur propre part de responsabilité et de participation dans la vie communautaire de la société et méme de
UEglise et qu’une étude approfondie se fasse a ce sujet par des moyens appropriés, par exemple une commission
mixte d’hommes et de femmes, de religieux et de laics de différentes situations et disciplines » . De plus ce synode
a qualifié le combat pour la justice et la participation a la transformation du monde de dimension constitutive de la
prédication de l’évangile.

Avec le synode sur la famille , les mouvements féministes rappellent a UEglise que c’est par fidélité a la parole de
Dieu qu’elle doit les reconnaitre comme un fait positif. L’Eglise ne doit pas étre a la remorque de la civilisation et des
cultures, ni excuser ses retards. Elle doit avoir une parole prophétique pour promouvoir toute forme de libération.

Le synode sur la Réconciliation et la pénitence dans la mission de ’Eglise fut une occasion pour traiter la question de
la réconciliation hommes femmes dans UEglise en mettant en place des structures de dialogue efficaces a Uintérieur
des Eglises respectives. Car, les appels de Eglise au monde pour la promotion du statut des femmes n’auront bient6t
plus d’impact, si ne se réalise parallelement a Uintérieur de ’Eglise la reconnaissance effective des femmes comme

membres a part entiere. Sur les ministeres dans UEglise, ils sont exercés dans les faits par un grand nombre de femmes,



sinon la majorité. L’Eglise commence a les reconnaitre.

Le synode sur la vocation et la mission des laics dans UEglise et dans le monde a clairement montré qu’il faut prendre
acte du fait que les femmes forment la majorité des laiques engagés en Eglise. Elles sont présentes partout dans la vie
ecclésiale courante mais absentes des postes de décision et exclues du ministére ordonné. Elles tiennent la maison
pour ainsi dire, mais les hommes seuls dirigent. Dans notre contexte culturel, cette situation est de moins en moins
acceptable. Si U'on ne recherche pas activement des moyens d’assurer une représentation équitable des femmes et
des hommes a tous les niveaux de la vie ecclésiale, c’est la crédibilité méme de UEglise qui sera atteinte. Qu’en est-il
de la situation en Afrique ?

3.2 Lasynodalité au féminin dans UEglise famille de Dieu en Afrique

Qu’est devenue par exemple la résolution 48 de 1994 ? Qu’elle est la différence entre ce qui s’est dit en Assemblée
en 1994 et le texte de UExhortation apostolique, Ecclesia in Africa (septembre 1995). Il est difficile d’en faire une
évaluation complete. Mais, parmi les interventions des Evéques, certaines furent intéressantes, voire novatrices. Le
théme de UEglise famille fut nettement affirmé : « Les Péres y ont vu une expression particulierement appropriée de la
nature de ’Eglise pour UAfrique » . Dans la pratique cependant, elle bute sur certaines représentations que l'on peut
se faire de la famille a savoir : hiérarchique et machiste.

La maniére dont la question de la femme a été traitée est révélatrice d’une certaine conception en Afrique. En effet, le
cheminement réducteur qu’elle a connu trahit la difficulté encore évidente pour le sommet d’étre ’écho des voix d’en
bas. En effet, John Njue d’Embu évéque du Kenya (devenu cardinal depuis lors) avait suggéré de « créer des ministeres
laics auxquels les femmes auraient le droit de participer et il faudrait prendre des mesures pour bien les préparer et
bien les former a ces ministéres. Les femmes devraient avoir le droit de conduire les services du dimanche qui se font
laouiln’y a pas de prétres a disposition. » La proposition 48 votée a une large majorité par les évéques avait souhaité
«que l’Eglise établisse des ministéeres pour les femmes et intensifie ses efforts pour favoriser leur formation » . Dans
Uexhortation apostolique, 'érosion est manifeste et le texte perd du relief.

On peut y lire : « il est opportun que les femmes, ayant recu une formation adéquate, prennent part, aux niveaux
appropriés, a lactivité apostolique de UEglise » . Le mouvement de haut en bas qui est toujours tres puissant dans
UEglise romaine devrait étre complété d’un mouvement circulaire, de la communion ecclésiale surtout en Afrique,
comme le sollicitait le document conciliaire sur UEglise (Lumen Gentium). Car, cette derniere pense souvent a partir
de la “téte”, c’est-a-dire du chef, de 'évéque, du curé, de ’homme chef de famille.

Quinze ans apres la premiere Assemblée Spéciale pour UAfrique, le synode spécial de 2009 a été en quelque sorte un
moyen de faire le point sur le réle et la condition de la femme dans UEglise en Afrique. Parmi les nombreux themes
abordés, celui de la condition de lafemme en Afrique a occupé une place importante . Il s’est agi de la femme, certes,
mais en présence et en dialogue avec les femmes. En effet, a ce synode étaient présentes 20 femmes auditrices sur
les 49 auditeurs et 10 expertes sur un total de 29.

Les Peres synodaux et ces trente femmes se sont penchés sur UEglise en Afrique. Les interventions de ces dernieres ont
permis de toucher du doigt plusieurs problemes affectant particulierement la femme dont les violences multiformes,
les viols, leur dur labeur et la polygamie. Leurs témoignages expérientiels, significatifs ont surtout enrichi la réflexion
et les partages durant les sessions et les carrefours.

Vous étes«lacolonnevertébrale»denotre Eglise locale. C’estle message spécial auxfemmes catholiques du continent.
«Vous, les femmes catholiques, vous vous inscrivez dans la tradition évangélique des femmes qui assistaient Jésus
et les apOtres ! Vous étes pour les Eglises locales comme leur « colonne vertébrale » car votre nombre, votre présence
active et vos organisations sont d’un grand soutien pour 'apostolat de UEglise » . Et pourtant !

Malgré les « progres accomplis pour favoriser 'épanouissement et U'éducation de la femme dans certains pays
africains, il reste, dans ’ensemble que, sa dignité, ses droits ainsi que son apport essentiel a la société et a UEglise ne
sont pas pleinement reconnus ni appréciés » . La femme reste toujours enfermée dans ses stéréotypes.

3.3 Lasynodalité au féminin : une Eglise en écoute avec le Pape Francois.

A lUoccasion du 50eme anniversaire de la création du synode des évéques, le 17 octobre 2015, il avait affirmé : « Ce



que le Seigneur nous demande, dans un certain sens, est déja contenu entierement dans le mot synode. Marcher
ensemble - laics, pasteurs, évéque de Rome - est un concept facile a exprimer en paroles, mais pas si facile a mettre
en pratique ». Depuis le début de son pontificat, le Pape Francgois, nous arappelé a plusieurs reprises que la synodalité
est une des voies majeures dans la vie de UEglise. Avec ’Exhortation apostolique Evangelii gaudium , il met en ceuvre
une nouvelle étape de la réception du concile Vatican ll, a la suite de ses deux prédécesseurs.

Ce qui est frappant c’est de voir comment le Pape Frangois congoit son ministere a travers '’écoute des pasteurs
qui ont eux-mémes écouté le peuple. Il insiste souvent sur Uenjeu de la liberté de parole et de débat. Du coup, la
synodalité, integre 'ensemble du peuple de Dieu. Cela demande de trouver des processus participatifs qui permettent
’écoute mutuelle pour un discernement en commun. Par exemple, les derniers synodes ont développé la phase de
consultation et de préparation. Cette dynamique, inclut au maximum le peuple de Dieu - structures hiérarchiques
traditionnelles, mais aussi organes ecclésiaux, communautés religieuses, mouvements laics, universités.

Avec lui, on assiste a une féminisation progressive de la Curie et des responsabilités pastorales sur le terrain, en
réponse a une demande tres forte depuis Vatican Il et qui n’a cessé de se renforcer. On a Uimpression que UEglise
change plusvite qu’on ne le pense. En effet, les événements vont plus vite que les décisions puisque plusieurs femmes
remplissent actuellement certains ministeres avec beaucoup de compétence. Le Pape Francgois semble décidé a
modifier un certain nombre de choses, pas tant sur le fond que sur le plan de la discipline, celle des prétres, des laics
mariés, des évéques. Par discipline, on entend les régles qui régissent nos engagements respectifs.

ILest a Uorigine d’une toute nouvelle commission d’experts chargée d’étudier le rle des femmes diacres au début du
christianisme, et d’en tirer éventuellement des propositions sur la place des femmes dans UEglise catholique. « Cela
ferait du bien a UEglise de clarifier ce point. Je parlerai pour qu’on fasse quelque chose dans ce genre » déclarait-il. Il a
manifestement le désir de faire bouger les lignes. Jean-Paul Il en avait déja fait pas mal bouger, avant lui.

Les femmes ont participé en tant qu’auditrices et expertes aux synodes les plus récents, et le nombre de religieuses
participant aux assemblées synodales a augmenté. Le Saint-Pere nomme des femmes comme sous-secrétaires
dans divers dicasteres, ainsi que dans des bureaux non curiaux. Il a nommé une religieuse comme sous-secrétaire
du Secrétariat général du Synode des évéques avec droit de vote et il a nommé la premiere femme Promotrice de la
justice a la cour d’appel du Vatican. Francois a également nommé six femmes au Conseil pour ’économie du Vatican,
qui a autorité sur toutes les activités économiques du Saint-Siége et de Etat de la Cité du Vatican. Je pense que nous
verrons plus de ces nominations a 'avenir, car, le pape montre malgré tout une certaine audace en bousculant Uordre
patriarcal d’une Eglise encore trop souvent misogyne.

La question demeure toujours: la culture du mépris des femmes au seinde l’Eglise va-t-elle changer uniquement parce
que des femmes sont nommées a ces postes ? Le fait qu’elles puissent maintenant étre installées comme lectrices ou
acolytes, ou que demain le diaconat puisse nous &tre ouvert, ne changera pas le fait que dans Uinconscient de UEglise
certaines attitudes a U'égard des femmes persisteront.

Ily a lieu de dénoncer ici les conditions d’exploitation que de si nombreuses femmes doivent supporter. « Moi, disait
le Pape Francois aux Supérieures Majeures, je souffre quand je vois que dans l’Eglise, le role de service de la femme
dérive vers un réle de servitude. » Il faut avoir le courage de dire “non” quand on nous demande « une chose qui reléve
plus de la servitude que du service ». « Quand on veut qu’une consacrée fasse un travail de servitude, on dévalue la
vie et la dignité de cette femme. Sa vocation est le service. Le service de Eglise, ol qu’elle soit. Mais pas la servitude
I'» [l est temps que les femmes «ne se sentent pas hbtes, mais pleinement participantes des différents domaines de
la vie sociale et ecclésiale ».

Le synode sur la synodalité

Vouloir analyser les grands enjeux du synode, a quelques jours de Uouverture de ’Assemblée générale ordinaire
(premiére session), releve d’un grand défi. Méme s’il est pratiquement impossible de dire combien de fidéles ont pris
part a la vaste consultation qui a ouvert ce processus lancé en 2021 par le pape Francois, nous sommes face a la
plus grande participation, au plus grand événement mondial d’écoute du peuple de Dieu, que les catholiques n’aient

jamais connu. A cette étape du processus, il s’agit donc d’assumer cette nouveauté, ce nouveau « visage synodal de



UEglise ».

Le pape Francois a donné sa vision d’une “Eglise synodale”, c’est-a-dire fondée sur une « dynamique d’écoute ». Il
imprime clairement par-la une direction ou prévaut la délibération a tous niveaux — paroissial, diocésain, continental et
universel. Pour paraphraser le pape, « cheminer ensemble est la voie constitutive de l’Eglise » (Discours d’introduction
a Uouverture des travaux de la 70éme assemblée générale de la Conférence épiscopale italienne, 22 mai 2017).
L’évéque reste certes le principe d’unité de UEglise. Dans le processus synodal, chaque évéque initie, guide et conclut
la consultation. Mais il y a un appel a une plus grande participation de tous au discernement, ce qui nécessite de
repenser les processus de prise de décision. La consultation a clairement fait émerger une forte demande pour des
structures de gouvernance appropriées, inspirées par une plus grande transparence et une plus grande responsabilité
de tous.

Se dessine également le souhait d’'une Eglise famille accueillante a Uendroits des personnes en situation de
vulnérabilité, a Uinstar des personnes agées, des victimes d’abus de toutes sortes, des malades, des prisonniers,
des handicapés, mais aussi de celles qui sont en difficulté avec les normes de UEglise (LGBTQ+, personnes divorcées
remariées, polygames), ceux qui ne partagent pas notre foi (les athées, les personnes et les mouvements religieux
anti chrétiens, les religions traditionnelles), et bien sir les orphelins, les enfants vivant dans la rue en rupture avec
leurs familles, les jeunes sans emploi, les veufs et veuves, les migrants, les réfugiés, les filles meres, les minorités
ethniques, les personnes en marge du point de vue socioéconomique (les pauvres), sans oublier ceux et celles qui
sontindexés comme sorciers et porteurs de mauvais sorts... En bref, le visage synodal de UEglise demande de « quitter
la position confortable de ceux qui offrent ’hospitalité pour nous laisser accueillir dans Uexistence de ceux qui, sur
nos chemins d’humanité, sont nos compagnons » (document de synthéese du processus synodal allemand).

Mais U'un des plus grands enjeux reste peut-étre la question de la place de la femme dans UEglise. Les appels au
leadership des femmes sont souvent considérés a tort comme une préoccupation de ’Occident. Or, presque tous
les rapports issus de la consultation soulévent la question de la participation pleine et égale des femmes. Tous
demandent la conversion et le renouvellement de la maniere dont nous vivons les relations entre hommes et femmes
dans UEglise, ainsi que dans la concrétisation des relations entre les ministres ordonnés, les consacrés.es et les laics..
Se dégagent deux défis majeurs. Un premier défi est d’ouvrir des espaces, de fournir des moyens et de générer des
formes pour la participation effective des femmes dans les organes de discernement et de prise de décision. Un
deuxieme défi est la nécessité de créer et d’instituer de nouveaux ministéres, en particulier pour les femmes. De
nombreuses voix considerent par exemple que Uinstitution du diaconat féminin est urgente, compte tenu de ce qui se
passe dans diverses communautés. L'Assemblée générale d’octobre n’a donc pas d’autres choix que de se saisirde la
question du leadership féminin et doit approfondir la contribution des femmes a la réflexion théologique, aux conseils
pastoraux, a laccompagnement des communautés, aux domaines d’élaboration et de prise de décision.

Un autre sujet, enfin, me tient particulierement a coeur. En termes de nombre, au sein des instances de gouvernement
de UEglise, il N’y a pas de doute que les Africains.es ne sont pas trés visibles. Dans une perspective synodale, la
dynamique de la coresponsabilité doit étre pensée, au service d’une mission commune et non comme une maniere
organisationnelle de répartir les roles et les pouvoirs. Ce qui importe aujourd’hui, c’est la place fondamentale des
Eglises particulieres fruit d’'une « décentralisation salutaire », dixit le pape Francois, afin de permettre des expressions
inculturées et décoloniales de la catholicité dans des Eglises particuliéres. Il s’agit fondamentalement de renforcer
les « instruments régionaux de communion » tels que les synodes nationaux ou diocésains, voire continentaux, ainsi
gu’une saine décentralisation par rapport a la curie romaine.

Dans le processus synodal, UEglise doit redonner leur place aux Eglises particulieres dans le respect et U'intégration
de la diversité culturelle, le pluralisme et la diversité des charismes dans UEglise tout en maintenant la communion.
Le chemin des femmes dans UEglise est plein de blessures, de situations douloureuses et de rédemption, c’est un
parcours pascal ou lamour de Dieu a été évident et définitif ; un amour qui demeure au-dela des efforts de certains
pour rendre invisibles la présence et la contribution des femmes dans la construction de UEglise. LEglise a un visage

de femme : les assemblées, les groupes paroissiaux, les célébrations liturgiques, les ministeres apostoliques des



communautés, la qualité de la réflexion et la chaleur du dévouement envers l’Eglise sont souvent et surtout tissés
dans le sein des femmes. Il est possible de s’en rendre compte dans tous les contextes.

L’Eglise, qui est mere et maitresse, mais aussi sceur et disciple, est féminine, et cela n’exclut pas les hommes, car
en chacun, homme et femme, réside la force du féminin, de la sagesse, de la bonté, de la tendresse, de la force, de
la créativité, de la parrhésie et de la capacité de donner la vie et d’affronter les situations avec audace. Nous tous,
femmes et hommes, sommes appelés a étre matrice, foyer, caresse, étreinte, parole...

4. Accompagner les breches ouvertes dans Eglise pour un changement d’état d’esprit.

Le temps n’est plus aux souhaits, il faut passer aux gestes concrets. Il est urgent d’offrir de nouveaux espaces aux
femmes dans la vie de UEglise, en favorisant une présence féminine plus incisive dans les communautés et une

meilleure implication dans les responsabilités pastorales.

4.1 Une «Consultation féminine » au Vatican, une « belle nouveauté »

Le groupe féminin de consultation (“Consulta femminile”) institué au sein du Conseil pontifical de la culture, a été
présenté le 7 mars 2017 au Vatican. Une initiative pour permettre aux femmes de faire entendre leur voix et pour
promouvoir la différence féminine : «savoir méler la tendresse et la force». Autrement dit, la parité des droits ne signifie
pas perdre les différences. Mais, quelle est cette différence féminine ? Elle peut étre synthétisée de cette facon : étre
témoins pour les hommes que 'on peut s’6mouvoir, que 'on peut souffrir et se réjouir avec les autres sans perdre sa
force. Il ne s’agit pas d’exalter la femme dans sa seule dimension maternelle, mais de montrer que la fécondité des
femmes, leur capacité d’engendrement, peut s’exprimer dans tous les domaines.

L'idée était aussi que les femmes disent elles-mémes, sans le filtre de la parole masculine, leur perception de la
maniere d’habiter la société, la singularité de la place qu’elles y revendiquent, leur compréhension de la vie dans
un monde ou elles sont souvent cible de la violence mais de plus en plus aussi partie prenante des évolutions. La
valeur ajoutée apportée par les femmes dans le monde de Uentreprise s’exprime par la capacité a travailler en équipe,
'empathie, une meilleure perception des risques. Des qualités, démontrées par de belles études économiques» et
qui donnent aux femmes une aptitude a gérer les crises. C’est vers une harmonie entre hommes et femmes que le
monde doit tendre, et non vers une parité stricte et imposée. Comme « dans un orchestre, ’enjeu n’est pas de savoir
si 'on entend mieux le violon ou les timbales, mais de veiller a la symphonie de 'ensemble. C’est ainsi que nous
percevons la récente nomination de Sceur Nathalie Becquart.

4.2 Lanomination de Sceur Nathalie Becquart : un geste concret et prophétique

Au-dela de la surprise, de 'émotion et de la fierté ressentie avec cette nomination, je réalise qu’elle est devenue le
numeéro deux de ce cénacle tres fermé et la premiere a obtenir le droit de vote au sein de cette assemblée chargée
d’étudier les grandes questions doctrinales de UEglise catholique depuis 1965. Une des plus grandes innovations
avant a été celle de Paolo Ruffini comme premier préfet laic au Vatican, a la téte du Dicastére pour la communication.
Cela s’inscrit aussi dans un mouvement de professionnalisation de la Curie et dans UEglise. Il s’agit également de
valoriser la diversité des vocations en déconnectant 'implication dans les processus de décision de Uordination.

Je sens surtout, que ce choix du pape témoigne d’un véritable changement de lieu de décision au sein de UEglise, car
les mentalités bougent dans le sens ou la question de la place des femmes dans l’Eglise n’est pas uniquement portée
par les femmes mais rejoint aujourd’hui toute UEglise. En mettant accent sur le discernement en commun, le pape
pose un geste concret, prophétique, qui n’est cependant pas isolé dans la curie romaine.

De plus en plus consciente de leur dignité et de leur leadership spécifique, les femmes admettent de moins en moins
d’étre considérées comme un instrument. Elles exigent qu’on les traite comme des personnes aussi bien dans la
société que dans UEglise. Les femmes sont porteuses de paix et de renouveau. Elles sont capables de comprendre et
d’accueillir la nouveauté. Elles ontle don d’apporter une sagesse qui sait soigner les blessures, pardonner, réinventer
et renouveler ainsi qu’une une capacité marquée a soutenir des dynamiques de justice dans un climat de “chaleur
domestique®. Elles sont une présence qui sait, avec humilité et courage, comprendre et accueillir la nouveauté et
générer U'espoir d’'un monde fondé sur la fraternité.

Mon souhait est que cette nomination ouvre d’autres portes pour les femmes au sein de UEglise catholique et léve



Uambiguité de leur possibilité d’exercer ou non un ministere ecclésial et de partager les pouvoirs de décision dans
la mission. En intégrant les conseils épiscopaux et certains ordres mineurs, elles peuvent aider Eglise a rendre plus
transparente sa mission. Par leur dévouement, leur don de soi, accueil, 'écoute des plus démunis, leurs voix peuvent
davantage étre entendues Comme le souligne le Pape Francois, «on ne peut pas comprendre une Eglise sans femmes,
mais des femmes actives dans ’Eglise, avec leur profil, qui font avancer...» Leur voix sont attendues sur les questions

environnementales, de paix, de réconciliation et de justice.

L’'une des conséquences de lanomination de femmes par le pape Francgois est que les voix féminines seront entendues
a des niveaux ou elles n'ont jamais été entendues auparavant, du moins officiellement. Des femmes ont été invitées a
prendre la parole lors de certains événements clés de haut niveau au Vatican. L'un des plus importants d’entre eux a
peut-étre été la réunion sur la protection des mineurs en février 2019, a laquelle trois femmes ont pris la parole.

4.3 Quelques signes d’espérance dans UEglise.

En parcourant les différents documents, il est frappant de constater un consensus des catholiques sur un certain
nombre de préoccupation dans le monde. L’Eglise dans son processus synodala su se placer au centre des discussions
essentielles de notre époque : la richesse et la pauvreté, 'équité et la justice, la transparence, la modernité, la
mondialisation, la promotion de la dignité baptismale de la femme et son réle dans UEglise, U'ouverture de la prétrise
aux femmes, la nature du mariage, 'accueil des divorcés remariés, les tentations du pouvoir, la diversité des ministeres
et Uunité dans la mission, la gouvernance de UEglise, la lutte contre la pédophilie et les abus de toutes sortes. Notons
que la nouvelle maniére de comprendre et d’exercer autorité dans UEglise a suscité une attention particuliére sur le
réle de ’évéque, le renouvellement et la promotion de son ministére dans une perspective synodale.

Dans cette marche commune avec les préoccupations multiples, notons quelques situations qui nous interpellent
fortement, en Afrique. Aujourd’hui, les pauvres ne sont pas de sujets abstraits. Il s’agit concrétement de personnes en
situation de vulnérabilité comme les personnes agées, les malades, les prisonniers, les handicapés, les orphelins, les
jeunes sans emploi, les veuves, les personnes déplacées internes, les migrants, réfugiés, les filles meres, les minorités
ethniques, les pygmeées, les enfants vivant dans la rue en rupture avec leurs familles, sans oublier ceux et celles qui
sont indexés comme sorciers et porteurs de mauvais sorts, les personnes qui sont en difficulté avec les normes de
UEglise (personnes divorcées remariées, polygames), ceux qui ne partagent pas notre foi (les mouvements religieux
anti chrétiens, les occultistes), les membres des Nouveaux Mouvements Religieux, des sectes ésotériques, des
personnes éloignées géographiquement des institutions ecclésiastiques, le régionalisme, le tribalisme, le terrorisme,
U'écologie, 'intolérance la discrimination, etc...

La synodalité est aussi un engagement a rejeter et a dénoncer Le processus n’a certainement pas été parfait, mais
nous essayons de plus en plus de prendre le visage d’une Eglise synodale. Le souhait de tous est que ’Eglise en
Afrique mette en place une véritable pastorale de U'inclusion pour que ceux qui se retrouvent de fait a la périphérie de
la sollicitude pastorale de U'Eglise soient pris en compte.

Un des signes d’espoir notoire aujourd’hui, est que, suite au Synode spécial sur Amazonie, de nombreux évéques
d’Amérique Latine ont promu une certaine forme d’institutionnalisation des roles ministériels que les femmes
exercent sur ce continent. Le moment est venu pour les femmes d’entamer un dialogue significatif et respectueux
avec les hommes. Le moment est venu pour les membres de UEglise d’adopter une vision saine des femmes. Seuls
ceux-ci contribueront a une transformation, une transformation de la culture du mépris a une culture du respect.
Une synodalité qui va de bas en haut, c’est-a-dire qui se soucie de U'existence et du bon fonctionnement du diocése
: les conseils, les paroisses, U'implication des laics. On ne peut faire un bon synode sans aller a la base. C’est le
mouvement de bas en haut — et 'évaluation du r6le des laics.

La conversion pastorale pour U'actualisation de la synodalité exige le dépassement de certains paradigmes encore
souvent présents dans la culture ecclésiastique parce qu’ils expriment une vision de UEglise qui n’est pas renouvelée
par U'ecclésiologie de communion. Parmiceux-ci: la concentration de la responsabilité de la mission dans le ministére

des pasteurs ; une appréciation insuffisante de lavie consacrée et des dons charismatiques ; une faible valorisation de



la contribution spécifique et qualifiée des fideles laiques, y compris des femmes, dans leurs domaines de compétence.
Conclusion

Réfléchir a Uexercice du pouvoir dans UEglise met nécessairement, & un moment ou un autre, en présence de la réalité
évangélique du service. Non comme spécialité réservée aux femmes, mais comme principe de la foi chrétienne qui
connaft Jésus comme celui qui révele le Pére en accomplissant la figure du Serviteur. Le « chantier » a ouvrir doit donc
inclure résolument un approfondissement théologique et spirituel, qui rejoigne en profondeur ce qui se vitentre hommes
et femmes dans UEglise. Ily va de la crédibilité aujourd’hui du témoignage évangélique.

Mais, le probleme déborde une problématique simplement fonctionnelle, comme s’il s’agissait de reconsidérer
seulement la distribution des responsabilités et des pouvoirs. Cette dimension institutionnelle doit évidemment étre
assurée. Le probleme a une profondeur plus grande encore. En effet, la relation anthropologique homme-femme est
élaborée dans les Ecritures comme ayant une pertinence qui en fait un enjeu de la révélation et de Uhistoire du salut...
Telle gu’elle s’expérimente dans le temps présent, cette relation est loin de se vivre selon sa vérité et sa bonté plénieres.
Pourquoi, « ce sont principalement les femmes qui transmettent la foi» ? « Simplement parce que celle qui nous apporté
Jésus est une femme. C’est la voie choisie par Jésus. Lui, il a voulu avoir une mere : le don de la foi est aussi passé par
les femmes, comme Jésus par Marie.» Une femme courageuse qui a donc su mettre au monde le Fils de Dieu, et Lui
permettre de transmettre aux hommes ’'amour infini du Pere pour ses créatures.

Dans la perspective de la communion et de la mise en ceuvre de la synodalité, nous proposons certaines lignes
directrices fondamentales d’orientation de U'action pastorale :

o Appeler et reconnaitre la contribution des femmes de nos communautés chrétiennes aux débats vitaux
de la société. Des femmes célibataires, mariées, religieuses tracent déja de larges sillons dans de nombreux
domaines : questions de défense des droits humains, de bioéthique, d’environnement, de justice, de paix, de
réconciliation, de politique sociale, de leadership, de famille, d’éducation, etc.

o Appeler et reconnaitre en fait et en droit la pleine participation des femmes a la vie ecclésiale. Notons
que les femmes furent étroitement associées au témoignage de la premiére communauté : Marie est au départ
des signes évangéliques ; la Samaritaine est la premiére a annoncer le Christ ; Marie de Magdala, la premiére a
annoncer le Ressuscité . C’est dire que la voix des femmes est essentielle a la sacramentalité de UEglise et au

témoignage qu’elle est chargée de porter.

o Enfin, la question de l’accession des femmes aux ministéres ordonnés demeure controversée dans nos
communautés. Elle souléve de nombreuses interrogations favorables et défavorables. Il convient de lever les
obstacles canoniques qui bloquent acceés des laiques, et partant des femmes a des postes de responsabilité qui
n’exigent pas Uordination. Citons la présidence des conseils paroissiaux de pastorale, la présidence des tribunaux
matrimoniaux, des fonctions de chancellerie et d’administration, etc. ILimporte qu’on ouvre ainsi des champs de
responsabilité pastorale réelle avec l’autorité qu’elle commande.

Pour terminer voici trois lignes directrices fondamentales d’orientation de l'action pastorale.

La mise en ceuvre, a partir de UEglise particuliére et & tous les niveaux, de la circularité entre le ministére des pasteurs,
la participation et la co-responsabilité des laics, les impulsions venant des dons charismatiques. C’est le signe que
la synodalité touche a la diversité des charismes, comme nous le voyons avec les Apdtres Pierre et Paul . En effet,
tout en reconnaissant la richesse des charismes des membres de ’Eglise de Corinthe, Paul en souligne la provenance
divine : il s’agit de dons de UEsprit. Nul ne peut s’en prévaloir comme d’un bien propre. Ces charismes sont divers et
complémentaires — foi, sagesse, connaissance, discernement, don de guérison, prophétie, don de parler en langues,
etc... Ils doivent contribuer au bien commun de la communauté

Lintégration de Uexercice de la collégialité des pasteurs et de la synodalité doit se vivre par tout le Peuple de Dieu
comme expression de la communion entre les Eglises particuliéres et UEglise universelle. La diaconie sociale et le
dialogue constructif avec les hommes et les femmes de diverses confessions religieuses et convictions, permet de

réaliser ensemble une culture de la rencontre .



Une Eglise féminine a la force de la fécondité. Une Eglise qui bat au rythme du
féminin, est une Eglise avec ces perspectives :

1. C’est la personne de Jésus et ’Evangile qui nous convoquent. La rencontre a pour but de rappeler et d’actualiser
’engagement dans la conscience d’étre des disciples envoyés et missionnaires. Ony fait une lecture de foi des faits et
le discernement est a la base de tout processus ou action.

2. Linclusion et la participation a la prise de décision découlent de la conscience de Uidentité : Peuple de Dieu et,
par le baptéme, porteurs de la méme dignité.

3. L'option pour la protection de toutes les formes de vie est 'option pour le Royaume. Il s’agit de construire des
communautés ayant une tendance naturelle a relever ceux qui sont tombés, a guérir ceux qui sont blessés, ouily a de
la place pour les déshérités, et ou l'on travaille pour la dignité humaine, le bien commun, les droits des personnes et de
la terre.

4. Une nouvelle fagon d’établir des relations rend possible une identité renouvelée : plus fraternelle et circulaire.
Avec de nouveaux ministeres, dans lesquels se tissent des relations de solidarité et de proximité. Le lien s’établit audela
du hiérarchique et du fonctionnel, dans cet espace existentiel appelé communauté et dans lequel nous nous sentons
tous freres en humanité.

5. Nous croyons a la valeur des processus, nous privilégions U'écoute et nous reconnaissons que la fécondité est
le fruit de la grace, de l'action de UEsprit, seul capable de faire toutes choses nouvelles.

Derriere le désir et Uimpératif d’une plus grande présence et participation des femmes dans U’Eglise, il n’y a pas une
ambition de pouvoir ou un sentiment d’infériorité, ni une recherche égocentrique de reconnaissance, mais une clameur
pour vivre fidelement le projet de Dieu, qui veut que dans le peuple avec lequel il a fait alliance, tous se reconnaissent
comme freres et sceurs. C’est un droit a la participation et a la coresponsabilité égale dans le discernement et la prise de
décision, mais fondamentalement, c’est un désir de vivre consciemment et de maniere cohérente la dignité commune

que le baptéme donne a tous, un désir de servir. Merci a vous

Khadijatou Cissé est coach formatrice professionnelle, membre de PICF,
spécialiste en intelligence émotionnelle et en leadership.

Elle accompagne depuis plusieurs années des femmes et des
leaders dans leur développement personnel et professionnel, avec
une approche centrée sur ’humain, 'écoute et la transformation
intérieure.

Bonjour a toutes et a tous,

Bonjour a vous, Abbé Roger Gomis,

Bonjour aux religieux et religieuses,

Et bonjour a vous, chers laiques présents, en vos rangs et qualités.
C’est un honneur pour moi de prendre la parole dans cet espace de
réflexion et de partage autour du theme : « Les femmes dans la vie
et la mission de UEglise : une réponse aux signes des temps ? »

Je suis particulierement touchée par Uesprit d’ouverture et de
dialogue qui anime cette journée. Etre ici, en tant que femme,

musulmane et coach professionnelle en intelligence émotionnelle,

c’est pour moi un signe fort de cette synodalité vécue :

celle qui consiste a marcher ensemble, a s’écouter et a se comprendre au-dela des différences. C’est un honneur pour
moi de prendre la parole dans cet espace de réflexion et de partage sur « Les femmes dans la vie et la mission de UEglise

:une réponse aux signes des temps ? ».



EndécouvrantleDocumentFinaln®60,j’aiétéprofondément
touchée par cet appel a reconnaitre la dignité égale entre
les hommes et les femmes, et a permettre aux femmes de
contribuer pleinement a la mission commune.

Au-dela de UEglise, cette question résonne dans toute la
société. Comme coach professionnelle et formatrice en
intelligence émotionnelle, jaccompagne des femmes et
des leaders dans leur parcours de transformation. Et j'y
vois chaque jour une vérité simple : la présence féminine
est porteuse de sens, d’écoute et de transformation.

Les femmes ont une force tranquille : elles batissent, elles
relient, elles apaisent. Elles portent la vie, mais aussi la
vision. Leur maniére d’exercer le leadership est souvent

empreinte de bienveillance, d’intuition et de courage

silencieux. Et c’est précisément ce souffle-la que notre
monde a besoin d’entendre davantage. Nous vivons dans
un contexte, iciau Sénégal, ou le dialogue et la coexistence
pacifique entre les croyances sont une richesse. Dans cet
esprit, réfléchir a la place des femmes dans la mission,
c’est aussi célébrer la beauté du lien, du respect et de la
co-responsabilité.

Car finalement, au-dela des institutions, des textes et
des cadres, ce qui compte, c’est la capacité de chaque
femme a incarner ’humanité, a servir avec conscience,
et a transformer son environnement par la présence du
ceeur. Et peut-étre que répondre aux signes des temps,
c’est justement cela : laisser le souffle de la Vie passer a

travers nos gestes, nos paroles et notre maniere d’aimer.

Pier Francesco Purpura omi Quasi Paroisse Sainte Elisabeth d’Hongrie

Dans mon expérience assez longue de missionnaire
au Sénégal, comme prétre et religieux pendant 25 ans,
dans trois diocéses et 5 paroisses, j'ai vu nombreuses
femmes bien présentes dans la vie de nos communautés
chrétiennes. Souvent en effet elles sont les plus présentes
a la messe, méme en semaine, a la priere, aux rencontres
de leur groupe... Souvent elles sont bien engagées ;ilyena
qui se donnent entierement dans la vie de leurs familles et
de la communauté. Cette derniere année pastorale 2024
25 je rappelle avec joie une journée organisée et voulue
par nos femmes catholiques dans notre Quasi paroisse de
Sainte Elisabeth d’Hongrie...

Elles ont invité ’'abbé Théodore Mendy et aprés la messe
on a passé la journée ensemble. Tout cela a été bien, les
femmes étaient trés contentes, il y avait la présence aussi
d’'un groupe d’hommes qui a pu écouter, participer et
quelque fois intervenir. Etre ensemble, partager la journée
et le repas avec simplicité, sans faire des conférences
difficiles mais se confronter sur le quotidien de la vie,

pouvoirintervenirdans salangue et donner son expérience

Femmes et synodalité, mon
expérience au Sénégal

avec ses joies et difficultés, tout cela est tres bien et aide
les femmes a grandir, a prendre conscience, a se former
ensemble. Tout cela me semble en harmonie avec la

synodalité.

Chaque année on devrait avoir deux ou trois journées
comme ¢a dans nos paroisses, en donnant du temps a la
formation chrétienne simple enrapportalavie quotidienne
des femmes dans leurs familles, quartiers, en rapport a
leurs maris et enfants, a leur travail et activités du quartier
etc. Au-dela de la participation toujours importante a la
messe c’est une occasion pour e rencontrer et mieux se
connaitre, fortifier les relations, ’entraide, la collaboration,
la fraternité...parce que la ou il a la femme il y a la vie...
En harmonie avec la synodalité aussi je vois bien les
pelerinages dans les sanctuaires mariaux qui mettent
ensemble femmes de toutes les paroisses du dioceése,
j’ai eu une bonne expérience a Elinkine, au sanctuaire
diocésain de Notre Dame de la Mission, ou j’ai travaillé 5

ans et aussi a Poponguine.



Au niveau de l'organisation des tout type de pelerinage les femmes sont bien impliquées, pour la cuisine surtout et leur

réle pratique est irremplacable... Effectivement au niveau de la liturgie, de la catéchése, des formations dans UEglise,

les femmes pourraient étre encore mieux impliquées et assumer des responsabilités plus grandes, pour le bien de

tous. Cela demande une formation, surtout pour les femmes laiques, qui vivent dans le monde, il me semble que pour

les religieuses il y a assez de propositions et possibilités pour la formation. Il faudrait faire Ueffort de reprendre une

catéchése simple pour les femmes, les mamans, pour qu’elles puissent mieux se former et témoigner leur foi dans le

quotidien... les former pour mieux éduquer aussi leurs enfants dans la foi. Les rencontres des CEB dans les quartiers

pourraient étre une bonne occasion pour cela.

Mes fréres et sceurs en Christ,

Chers membres de Ecole de la Synodalité,

Nous célébrons les femmes comme piliers invisibles de
nos communautés : elles sont catéchistes, choristes,
visiteuses de malades, gestionnaires d’ceuvres de charité,
meres de foi. Elles tiennent nos paroisses debout. Mais
combien d’entre elles siegent dans les conseils pastoraux
? Combien sont consultées lorsqu’il s’agit de définir la
direction spirituelle ou pastorale d’une communauté
? Combien voient leurs charismes de gouvernance, de
médiation, de vision, reconnus comme dons de UEsprit —
et non comme intrusions dans un espace réservé ?

Car rappelons-le : UEsprit Saint ne distribue pas ses dons
selon le genre, mais selon la mission.

1. Cadre conceptuel et définitions clés

Pour mieux structurer notre démarche, intégrons quelques
définitions clés selon la norme ISO 9001v2015, adaptées a
notre contexte ecclésial :

o Qualité:capacitéd’unensembledecaractéristiques
a satisfaire des exigences. L’Eglise synodale vise a offrir
une qualité spirituelle et communautaire répondant aux
besoins des fideles.

o Parties intéressées : individus ou groupes affectés

Abbé Dibocor Ph. NGOM

« Charismes et leadership des femmes :
un appel de UEsprit pour aujourd’hui »

“Ne rien préférer a "CAmour du CHRIST

PhD - candidat Géopolitique (Paix, gouvernance et développement)
(UPeace)

Consultant Qualité - Projets Innovants, Expert en intelligence
économique (ITH)

Rédacteur en chef revue « Vision Géopolitique »

par les décisions ou activités, comprenant fideles, clergé,
laics, autorités ecclésiastiques, et société civile.

o Processus : ensemble d’activités corrélées qui
transforment des éléments d’entrée en résultats attendus,
par exemple le processus de discernement synodal.

L Amélioration continue : action récurrente visant
a renforcer la capacité a répondre a la mission, incarnée
dans la conversion et la réforme permanentes de Eglise.
o Leadership : capacité a guider lacommunauté vers
des objectifs communs, incarné par des leaders animés
par foi, charisme et service.

2. Analyse positive

Dés les origines, U'Eglise a été portée par des femmes
prophétiques:

Phoebé, qualifiée par saint Paul de « diaconesse » et «
bienfaitrice de beaucoup » (Rm 16,1-2), envoyée porter
une lettre théologique majeure a Rome, une mission de
confiance, presque diplomatique.

Priscille, qui, avec son mari Aquilas, « expliquait plus
exactement la voie de Dieu » a Apollos, un intellectuel juif
(Ac 18,26).

Et surtout Marie de Magdala, la premiere témoin de la

Résurrection, envoyée par le Christ lui-méme annoncer la



Bonne Nouvelle aux Apdtres, d’ou son titre d’« apdtre des
apotres ».

Ces exemples ne sont pas des anecdotes historiques.
Ils sont des fondations théologiques. Ils montrent que
le leadership féminin n’est pas une innovation moderne,
mais une réalité biblique et patristique. L’Esprit ne fait
pas de discrimination. Il seme des dons la ou il veut, et il
suscite des leaders la ou il y a du courage, de la foi et de
la compétence.

Pourtant, dans bien des communautés, y compris ici, en
Afrique et particulierement au Sénégal, les femmes, bien
qgu’elles soient le pilier non plus invisible mais bien plus
que visible, de nos paroisses, restent souvent cantonnées
aux marges du discernement et de la décision. Elles
animent les chorales, forment les enfants, visitent les
malades, gerent les ceuvres de charité... mais combien
sont invitées, avec sincérité et sans appréhension, a
siéger dans les conseils pastoraux ? Combien sont
écoutées dans les synodes diocésains ? Combien voient
leurs charismes de gouvernance, d’enseignement, de
médiation, pleinement reconnus ?

Cette réticence ne vient pas de I’Evangile. Elle vient
souvent de cultures patriarcales que nous confondons
avec la Tradition. Or, la Tradition vivante de ’Eglise n’est
pas une statue de pierre, mais un fleuve en mouvement,
toujours fidele a sa source, mais toujours ouvert a
Uaction de UEsprit dans le présent. Faut-il le rappeler, La
synodalité, n’est pas un mot a la mode. C’est un chemin

de conversion. Et ce chemin ne sera authentique que si
nous osons dépasser les habitudes culturelles, méme
celles que nous confondons avec la tradition, pour obéir
a UEsprit qui parle aujourd’hui.

Je suis prétre, curé en fondation. Et je le dis avec humilité
: a Fayil, je ne pourrais pas batir cette paroisse sans les
femmes. Sans leur intuition, leur persévérance, leur
capacité a tisser du lien. Dans mon accompagnement
pastoral, j’ai vu des femmes réconcilier des familles,
relancer des groupes de jeunes, proposer des liturgies
plusincarnées, gérer des projets de développement avec
une rigueur et une compassion rare.

Et UEsprit parle aujourd’hui. Il parle par les femmes
qui, dans nos villages et nos quartiers, relevent des
communautés encrise, réconcilientdes familles divisées,
forment des jeunes en quéte de sens, et incarnent une
Eglise proche, maternelle, exigeante.

Refuser d’écouter ces voix, c’est non seulement faire
injure a ces femmes, mais entraver la mission méme de
’Eglise. Car une Eglise synodale, une Eglise qui « marche
ensemble », ne peut marcher avec une jambe seulement.
Le pape Francois le dit clairement : « Il ne suffit pas de
laisser aux femmes un espace dans les instances de
décision:ilfautlesreconnaitre comme capables de poser
des actes de gouvernance authentiques. » Et il ajoute : «

Une Eglise sans femmes est comme UApdtre Pierre sans

le Christ. » Alors, concretement, que faire ?




3. Quelques pistes pour un enrichissement
critique

Malgré larichesse théologique et pastorale que représente
le leadership féminin, il convient de reconnaitre que des
résistances institutionnelles persistent au sein de l’Eglise,
particulierement en Afrique. Ces résistances ne résultent
pas uniquement de la doctrine évangélique, mais sont
profondément ancrées dans des mécanismes culturels et
sociaux patriarcaux qui freinent Uacces des femmes aux
postes de décision. En effet, certaines mentalités restent
imprégnées d’un systeme de subordination historique
des femmes, confondant parfois tradition culturelle et «
Tradition » ecclésiale vivante.

Pour aller au-dela de ces blocages, une conversion des
cceurs et des mentalités est indispensable. Il ne suffit
pas de reconnaitre la valeur des femmes dans UEglise
: il faut envisager une véritable réforme des structures
ecclésiales qui permette un partenariat effectif entre
hommes et femmes dans les instances pastorales et
décisionnelles. Les femmes, souvent premieres actrices
de la réconciliation et du développement communautaire,
méritent d’étre pleinement intégrées, avec leurs
compétences et leurs charismes spécifiques.

Cette réforme passe aussi par la formation humaniste,
spirituelle et théologique des femmes, afin qu’elles
puissent assumer pleinement des roles de gouvernance,
d’enseignement et de médiation. En outre, une attention
particuliere doit étre portée a la création d’espaces de
dialogue et d’expression ou la voix des femmes est libre et
valorisée, dans le respect de leur intuition spirituelle et de
leur expérience concrete.

Enfin, il importe de prendre en compte les résistances
internes avec un esprit pastoral patient et ferme, soutenu
par les instances épiscopales et les conférences
régionales, qui sont appelées a impulser des politiques
d’intégration des femmes, tout en engageant un dialogue
ouvert avec les communautés pour une synodalité
réellementinclusive.

Ce chemin, certes exigeant, est incontournable pour que
’Eglise puisse incarner pleinement sa mission évangélique
de justice, de paix et de communion dans nos sociétés
contemporaines.

Conclusion

Freres et sceurs, UAfrique regorge de femmes de foi, de
courage et de sagesse. Notre Eglise ne sera ni crédible,
ni prophétique, ni synodale, si elle continue a gaspiller ce

trésor.

L’Esprit appelle. Il appelle par les femmes. Saurons-nous
’écouter ? Saurons-nous laisser UEglise grandir ?

° Femme, ne le dis a personne, tu es la premiére
témoin de la Résurrection, celle a qui le Christ ressuscité
a confié lannonce la plus grande : « Je suis vivant ! »

o Ne le dis a personne, tu es celle dont ’écoute a
sauvé la foi quand les Apo6tres doutaient.

° Ne le dis a personne, tu es celle dont les mains
ont porté l’Eglise naissante, dans les maisons, les
catacombes, les écoles, les hdpitaux, les monasteres.

o Ne le dis a personne, tu es celle dont le coeur
discerne ce que les structures oublient : que Dieu parle
aussi dans le silence des meres, dans la sagesse des
ainées, dans le courage des jeunes filles qui osent réver
d’une Eglise plus juste.

Alors, femme, ne te tais plus. L’Esprit t’a déja parlé. Il t’a
déja envoyée. Il t’a déja consacrée, non par Uhuile des
sacrements, mais parlefeudelamission. Etnous,hommes
de l’Eglise, prétres, évéques, laics, nous ne sommes
pas la pour t'autoriser a parler, mais pour reconnaitre
humblement que tu parles déja, au nom de Celui qui est la
Vérité. Car une Eglise qui étouffe la voix des femmes n’est
pas seulement injuste : elle est sourde a Esprit.

Que ce jour marque un pas de plus vers une synodalité
vraie, ou chaque voix compte, ou chaque charisme est
accueilli, et ou marcher ensemble signifie enfin décider
ensemble. Amen.

Bibliographie

¢ Bible. Traduction cecuménique de la Bible (TOB). Paris :
Editions du Cerf, 1998.

e Francgois. Evangelii Gaudium. Vatican : Libreria Editrice
Vaticana, 2013.

Discours a internationale des
(UISG), 2013. In
L’'Osservatore Romano, édition frangaise, n. 20, 17 mai
2013.

e Synode des évéques.

¢ Francois. UUnion

supérieures générales 13 mai

Document de travail pour

UAssemblée synodale sur la synodalité. Vatican
Secrétariat général du Synode, 2022.

* Grégoire le Grand. Homélies sur les Evangiles, Homélie
33. In : Sources Chrétiennes, n° 524. Paris : Editions du
Cerf, 2009.

¢ |ISO 9001v2015. Systemes de management de la qualité

- Exigences. Geneéve : 1ISO, 2015.



Jecommenceraistoutd’abord parrendre grace au Seigneur
pour le don de la vie, pour nous avoir créé Homme et
Femme a son image et a sa ressemblance. Rendre grace
aussi pour le souffle de UEsprit qui nous inspire et nous
conduit.

Selon ma compréhension, a la lecture du document
final, précisément le n° 60, U'on préne ici une meilleure
considération de la Femme au sein de UEglise en pointant
du doigt les obstacles quelle rencontre. Je suis d’avis,
je confirme tout le numéro qui élucide bien la valeur et
Uimportance de la Femme dans la vie et la mission de
UEglise.

Cependant je pense a une autre approche qui selon moi
serait beaucoup prometteuse et adaptable a la situation
posée. Nous ne sommes plus a U'étape d’une étude, le
temps est a laction. Au lieu de rester la, a revendiquer
des droits, des titres et des postes ; a réclamer de la
considération, du respect et de l’égalité, la Femme devrait
plutdt s’affirmer, agir et prouver. Avec audace et confiance
en soi nous pouvons montrer aux hommes de quoi nous
sommes capables sans perdre du temps a vouloir leur dire
qui nous sommes.

Les femmes sont naturellement créatives et pleines
d’initiatives. Tout comme elles enfantent des humains,
c’est de méme qu’elles enfantent des idées et de
pertinentes. Voila pourquoi il est fort nécessaire de les
avoir dans les instances de décision au niveau Diocésain
comme paroissiale ; les intégrer dans les maisons de
formation, je vise ici les séminaires. J’ai entendu une
fois une sceur témoigner de la joie des séminaristes du
séminaire « St Louis de Ziguinchor » d’avoir une sceur

comme professeur. Ils étaient toujours pressés que la

LES FEMMES DANS LA VIE ET LA MISSION
DE LEGLISE : UNE REPONSE AUX SIGNES DES
TEMPS.

MON PARTAGE A PARTIR

DU DF N°60

!

sceur revienne les voir tellement elle enjaillait la classe.

Les responsables aussi comptaient sur elle pour déjouer
certains plans des jeunes, découvrir des cachettes et faire
avouer des malveillances. Sans oublier aussi 'importance
de la formation des femmes pour faire valoir les capacités
apres les avoir reconnues. Aujourd’hui qu’en est-il de la
place desreligieux-ses dans les paroisses, dans le Diocese
? Je prends le cas des religieuses pour ne pas m’exclure
dans ce que je dis. Que faisons-nous pour montrer qu’on
peut nous confier des responsabilités dans lamarche de la
paroisse, du Diocese, de UEglise en générale ? (Au passage
bravo et merci a sceur Anne Béatrice pour la voix qu’elle
porte, je la sens a l'action avec cette école de Synodalité
et non dans des revendications. J’étais contente et fiere
de sa participation ou intervention a 'UCS dernierement).
Aussi les Femmes Catholiques Femmes de valeurs
un mouvements bien connues aujourd’hui grace aux
réalisations. C’est la des exemples pour motiver mais
aussi et surtout pour prouver nos capacités.

Le Pape Francois disait dans la note d’accompagnement
du DF que, je le cite : « 'Eglise entiere a été appelée arelire
son expérience et a identifier les pas a accomplir pour
vivre la communion, réaliser la participation et promouvoir
la mission que Jésus Christ lui a confiée » fin de citation.
Alors je me dis que c’est pas en poussant tous (laics )a
monter a Uautel, non ! c’est plutdt le mouvement inverse,
je trouve, qu’il faut ; descendre de Uautel ! sinon ¢a serait
trop clérical que tous fassent le prétre. Ne nous voilons
pas la face, le prétre ne serra jamais la sceur, et la sceur
ne sera jamais le prétre, reconnaissons chacun sa valeur
ajoutée et collaborons pour mieux faire. La synodalité

nous invite 8 marcher ensemble mais pas a pousser les



uns dans le camp des autres. Notre mission commune
est le service qui incombe a tous baptisés a la suite et a
Uexemple de notre Seigneur Jésus Christ. Donc suivons
le, lui est descendu du ciel pour nous sauver ; de nature
divine, il s’est fait homme pour nous délivrer.

Ensomme ce que je dirais de la place de la Femme dans la

vie et la mission de UEglise, est qu’elle est a saisir. Ce n’est

Il en était ainsi hier pour le Concile Vatican Il, temps
de grace providentielle d’écoute de ce que UEsprit dit
aux Eglises dans un monde moderne et une culture
contemporaine alors en constantes mutations ; il en est
ainsi aujourd’hui, a travers le Synode sur la Synodalité
qui, a Uinvitation du regretté Pape Francois, aura tenu en
haleine UEglise catholique de 2021 a 2024, soit quatre
(04) bonnes années de labeur pour déboucher, non pas
sur une exhortation apostolique, comme on pouvait s’y
attendre, mais sur un Document final dont la qualité
rédactionnelle incontestable n’est rien par rapport a sa
triple densité théologique, pastorale et ecclésiologique.

Pour sUr, le Document final du synode sur la synodalité
qui nous sert dorénavant de bréviaire pour une mise
en ceuvre optimale des principales résolutions ou
conclusions de cette Assemblée studieuse est plus qu’un
document de synthese, élaboré a des fins de compte-
rendu de réunions planifiées par cercles concentriques,

de la cellule paroissiale a Eglise universelle.

pas une place inexistante ou a chercher, elle existe, elle
est a occuper pleinement avec détermination — audace -
courage et dans la persévérance.

Nous sommes, nous méme UEglise parce que UEglise on
’'a nommé Mere, pourquoi pas Pere ? c’est pour nous une
place d’honneur. La vie des Femmes dans la Bible aussi

en dirait long.

EMMANUEL DIEDHIOU,ADMINISTRATEUR
CIVIL, A COCCASION DE LATELIER SUR
LES FEMMES ET LE SYNODE SUR LA
SYNODALITE

Mesdames et Messieurs

Chers Participants

Il y a dans la longue marche de UEglise a travers les
ages comme d’une succession de saisons, les unes
plus prometteuses que les autres, mais toujours toutes
animées par le méme souffle vital, celui de UEsprit qui
vivifie et qui acheve toute sanctification.

Premier don fait aux croyants, UEsprit guide, en effet,
UEglise et inspire a ses pasteurs, notamment le
successeur de saint Pierre, la sagesse et le courage pour,
par la réflexion prospective et laction missionnaire,

donner un souffle nouveau a la barque du Seigneur.

En effet, quand le samedi 26 octobre 2024, a Rome, dans
lasuitedelaXVle Assemblée générale ordinaire du Synode
des Evéques, on présenta le Document final au Pape,
celui-ci ne put s’empécher de reconnaitre Uextraordinaire
travail accompli par et dans UEsprit pour faire de la
synodalité le modus vivendi et operandi spécifique de
UEglise peuple de Dieu, la voie royale pour faire Eglise
dans la diversité de nos statuts, roles et charismes.

Et les rédacteurs de ce Document cadre de référence
n‘ont pas eu tort de souligner que le chemin synodal
constitue comme un acte de réception ultérieure du
Concile, prolongeant son inspiration et relancant sa force
prophétique pour le monde d’aujourd’hui. Et ce, parce
qu’a Uécoute des motions de UEsprit, acteur premier et
principalde lamarche de UEglise, il s’est agi, avec courage
et lucidité, discernement et sens de UEglise, d’oser
interroger notre maniere toute habituelle de faire église,
a travers la communion, la participation et la mission,

triptyque sédimentaire d’une nouvelle conscience



Autrementdit,ils’est agilorsde cesrencontreslaborieuses
de répondre plus généreusement, comme prétres,
prophétes et rois, a un appel qui, comme le rappelait
déja le Pape Jean Paul Il, trouve son fondement ultime
dans U'onction du baptéme puis son développement dans
la confirmation, son achévement et son soutien dans
leucharistie. Cf. Christifideles Laici (1988) n°14

Sous ce rapport, le synode renvoie a une acception plus
ancienne que sa dénomination actuelle, puisqu’il traduit
cette conversion inévitable que nous avons a faire pour
marcher ensemble vers la cité sainte, en ne ménageant
pas nos différences, mais en les intégrant comme autant
de richesses pour témoigner plus solidairement de ce
qui fait notre unité dans la foi, notre communion dans la
multiplicité de nos états de vie et charismes. Le Synode,
comme en attestent les différents chapitres et paragraphes
qui structurent le Document final, aura donc été un grand
moment d’introspection ou linstitution Eglise s’est
retrouvée face a ses propres défis, ou la parole critique
et constructive a été libérée pour identifier de nouvelles
dynamiques collaboratives au service de la mission, la ou,
par le passé et dans certaines périphéries, le cléricalisme,
le manque de formation et d’ouverture ont quelque peu
ralenti 'élan missionnaire qui souffle dans UEglise depuis
la PentecoOte, retentissement universel de ['événement
pascal.

Quid alors de la Femme et de sa place dans UEglise ?
Que disent les Peres synodaux de sa situation actuelle ?
Trouve-t-elle des réponses pertinentes a sesinterrogations
existentielles quand sont abordées, parfois timidement,
les questions théologiques et canoniques concernant des
formes ministérielles spécifiques, ou quand il est confié
au discernement des conférences épiscopales d’Afrique
et de Madagascar l'accompagnement pastoral des
personnes vivant dans des mariages polygames ?
Comme on le voit, la problématique de la place de la
femme dans UEglise est un sujet glissant mais traditionnel
dans les textes du Magistere. Elle suscite beaucoup de
controverses, des plus pertinentes aux plus surréalistes,
notamment a la faveur des bouleversements en cours
dans nos sociétés et des revendications de plus en plus
fortes pour que des droits et libertés essentiels soient
garantis aux femmes.

Dans le tourbillon des idéologies sexistes ou féministes,
absolutisant la liberté de la femme a disposer d’elle-
méme et de son corps comme elle veut, on en est méme

arrivé, avec Simone de Beauvoir, a croire qu’on ne nait
pas femme ; on le devient ! Un principe axiologique qui
autorise aujourd’hui toutes sortes d’abus et de balafres
sur la dignité de la femme, pourtant magnifiée en Eglise
comme chef-d’ceuvre de Dieu !

Il convient par conséquent, de rassurer tout le monde :
la sagesse a prévalu lors de ce synode. En effet, loin des
stéréotypes et autres clichés sexistes, loin du pittoresque
et des lectures esthétiques qui accompagnent souvent
de leur décors lyrique les célébrations enflammées du 8
mars, la Féte des Méres, ou encore les folles mobilisations
politiques ou les cantatrices inspirées rivalisent
d’ingéniosité pour présenter la femme sous ses meilleurs
atours, sans jamais mettre le doigt sur ses contradictions
existentielles, le synode, lui, nous invite a jeter un nouveau
regard sur la femme, a convertir notre perception de son
statut, de son réle inestimable dans UEglise, de sa dignité
inaliénable, celle-la qui, tel le noyau d’une centrale
nucléaire, résiste vaillamment a nos velléités misogynes
et phallocratiques.

Le sexe faible est donc un cliché, une conception erronée
et écornée de la réalité, qui ne contente que ceux qui
ignorent que notre société et notre Eglise sont en grande
partie débitrices du génie de la femme. Nous avons tous a
gagner a réajuster nos lunettes pour voir et accepter que,
sans les femmes et les jeunes, point d’Eglise qui tienne.
Nos communautés ecclésiales de base sont devenues
vivantes, résilientes, témoins d’une nouvelle espérance
parce que précisément, dans nos familles, les femmes
ont fini de prendre le pouvoir, de restaurer et de crédibiliser
Uautorité parentale....

Comment dés lors, en parcourant ce texte du Magisteére,
et au moment ou les péres synodaux appellent a une
coresponsabilité différenciée, ne pas se souvenir de la
mémorable Lettre que le désormais saint Pape Jean Paulll
adressa auxfemmes a U'orée du 3e millénaire et en prélude
au fameux Sommet de Beijing sur les Droits des Femmes,
organisé par les Nations Unies, en 1995.

Il est, en effet, saisissant de voir que, 30 ans apres ce
Sommet mémorable, par la mystique du temps et la
continuité apostolique, le numéro 60 du Document
final du Synode fait comme en écho aux interpellations
prophétiques du Pape polonais, empreintes de lucidité, de
réalisme et de reconnaissance pour la femme. En disant
merci au Seigneur pour son dessein sur la vocation et la
mission de la femme dans le monde, Jean Paul Il s’est vu

comme dans Uobligation de dire un merci concret et



direct aux femmes, a chacune des femmes, pour ce
gu’elles représentent dans la vie de 'humanité et dans
UEglise.

Cette femme se déploie comme une vie, porteuse de vie
et donnant la vie ; elle est honorée, admirée, célébrée
et, hélas parfois, bafouée, torturée et tuée comme mere,
épouse, sceur, femme-au-travail, consacrée, enrichissant
par sa seule féminité la compréhension que nous avons
du monde et contribuant a la pleine vérité des relations
humaines.

Comme missionnaires de la synodalité dans nos

communautés respectives, nous comprenons alors

Uurgence a implémenter de nouvelles formes de
collaboration en Eglise ou les femmes joueront pleinement
leur role.

Pour ce faire, le Synode nous demande de mettre en relief

et de proposer en modeles certaines grandes figures

Prise de décision et dialogue : De plus en plus, les femmes

participent aux discussions familiales sur les choix
moraux, 'éducation et 'engagement social, incarnant le
principe synodal de « marcher ensemble ».

2. Dans UEglise - Participation paroissiale
et diocésaine

bibliques ou saintes, inspirantes comme Marie Madeleine,
apbtre des apobtres, comme Sainte Monique dont la
patience et la priere silencieuse ne sont pas restées sans
conséquence sur la conversion de son fils Augustin, des
consacrées comme Sainte Thérese d’Avila, sainte Emilie
de Villeneuve, Marie Rivier...

Quedire alors de la Vierge Marie, la comblée de grace entre
toutes les femmes, celle dont le réle dans ’économie du
salut n’a d’égale que sa soumission et sa collaboration au
plan salvifique de Dieu !

SrNathalie BECQUART, Sous-secrétaire de la Secrétairerie
du Synode, a donc raison de dire qu’on est toujours
meilleur quand on est hommes et femmes, ensemble,
au service de la mission, signifiant par la qu’il n’y a pas
dans la nature des femmes quelque chose qui puisse les
empécher d’avoir des positions trés importantes dans la

direction de UEglise.

Comment les femmes du Bangladesh
participent a Eglise synodale ?
De la famille a PEglise et a la nation

1. Dans la famille - L’Eglise domestique
Dans le contexte de UEglise synodale, la famille est
considérée comme la « premiére Eglise ».

Les femmes bangladaises, aussi bien en milieu urbain que
rural, jouent un réle central dans la transmission de la foi
au sein des familles :

Formation a la foi: Les meres et les grands-meres sont
souvent les premieres catéchistes — elles enseignent
aux enfants les prieres, les récits bibliques, ainsi que les
valeurs de compassion et de justice.

Témoignage parle service : Lesfemmes montrent 'exemple
par leur patience, leur pardon et leur soin des autres,
reflétant Uesprit d’« écoute » et d’« accompagnement »
propre a la synodalité.

Le processus synodal met accent sur la participation, la
communion et la mission — et les femmes bangladaises y
contribuent activement :

Leadership paroissial: Les femmes servent comme

catéchistes, lectrices, choristes et ministres

eucharistiques.  Beaucoup  dirigent des  petites



communautés chrétiennes (SCC), des groupes de priere
et des associations de jeunes ou de femmes (comme
’Association des Méres chrétiennes).

Consultations synodales : Pendant le processus du Synode
sur la synodalité (2021-2024), les femmes du Bangladesh
ont participé a des sessions d’écoute, partageant leurs
préoccupations concernant Uégalité, les violences
domestiques et 'éducation, ainsi que leurs espoirs pour
une Eglise plus inclusive.

Vie religieuse : Les sceurs de congrégations locales (par
ex. : les Sceurs de la Charité de Sainte Marie, les Petites
Sceurs de la Fleur) contribuent a travers U’éducation, les
soins de santé et des projets d’autonomisation sociale —
incarnant la mission de UEglise envers les pauvres et les

marginalisés.

3. Dans la société et la nation - Témoignage
et autonomisation

Lengagement des femmes chrétiennes bangladaises
dépasse les murs de UEglise et s’étend & la vie nationale :
Education et travail social: De nombreuses femmes,
religieuses ou laiques, dirigent des écoles, des foyers et
des centres sociaux, en particulier pour les communautés
rurales et autochtones, promouvant U'alphabétisation et la
dignité humaine.

Plaidoyer et justice : Les groupes de femmes catholiques
collaborent avec Caritas et d’autres ONG dans des
programmes contre la traite humaine, pour U'égalité des
genres et la justice climatique.

Dialogue

interreligieux: Dans une nation a majorité

musulmane, les femmes chrétiennes agissent souvent

comme des ponts de paix par le dialogue, le service et
la solidarité — vivant Uappel synodal a «rencontrer et
écouter ».

Leadership national: Certaines femmes catholiques
occupent désormais des postes visibles dans les médias,
'éducation et les politiques sociales, représentant les
valeurs de UEvangile et de UEglise synodale dans la vie

civique.

4. Défis et espérances

Malgré les progres, des défis subsistent :

Les roles traditionnels de genre limitent parfois la voix des
femmes dans la prise de décision.

Les opportunités de formation théologique et de formation
au leadership sont encore en développement.

Pourtant, le chemin synodal ouvre des espaces a lavoix des
femmes — affirmant que leur sagesse et leur expérience
vécue sont essentielles pour une Eglise a l'écoute et
participative.

Conclusion

De la maison a la paroisse et a la nation, les femmes du
Bangladesh construisent UEglise synodale par la foi, le
service et le leadership. Elles incarnent la vision du pape
Francois pour une Eglise qui «marche ensemble — en
écoutant tout le monde, en particulier ceux qui sont aux
marges ». Leur contribution n’est pas seulement une
participation — c’est une transformation : elles fagonnent
silencieusement une communauté plus inclusive, plus

compatissante et guidée par UEsprit.

Soeur Monica TRIPURA

LES RAISONS DU RENONCEMENT A LA VIE RELIGIEUSE
FEMININE EN AFRIQUE.

INTRODUCTION

La vie religieuse est un appel a entrer
dans une alliance d’amour avec le
Seigneur. Chaque consacrée entend
personnellement cet appel qu’elle
doit discerner et y répondre avec
générosité. Vitae Consecrata No 57
rappelle que « Les femmes consacrées
sont appelées de facon tout a fait
spéciale a étre, par le don d’elles-

mémes vécu en plénitude et avec joie,

un signe de la tendresse de Dieu pour
le genre humain et un témoignage
particulier du mystére de UEglise,
vierge, épouse et mere ».

La formation religieuse a pour objectif
de laider a marir cet appel et de la
préparer a surmonter tous les défis et
obstacles qui peuvent surgir a toute
étape de son cheminement et de sa
vie consacrée

Postulat, noviciat,

voeux temporaires, voeux perpétuels ...



Toutefois il arrive qu’en cours de route que la consacrée
traverse des crises qui lui semblent insupportables et
dont la seule issue est de renoncer a sa consécration
et de quitter son état de vie. De fait, dans un monde en
plein mutation ou le culte de 'éphémere prend le dessus,
face aux fragilités psychologiques et spirituelles des
jeunes générations, la fidélité, le sens de l'labnégation et
la persévérance deviennent caducs. Ainsi, de nos jours
certaines religieuses choisissent facilement de renoncer
a leur consécration pour plusieurs motifs, ce qui nous
pousse a nous interroger sur la crise que traversent ces
religieuses. Pourquoi de tels choix décisifs ? avaient-elles

d’autres options ? sont-elles stigmatisées par la société ?

L'objectif de cette analyse estd’aider a prendre conscience
des difficultés rencontrées par ces religieuses certes,
mais surtout de proposer des pistes de réflexions pour

laccompagnement et la réinsertion de ces religieuses.

1.METHODEETTECHNIQUEDERECHERCHE
Dans ce travail, nous avons utilisé la méthode qualitative.
Elle cherche a comprendre la situation des religieuses
dans un contexte de crise.

Letyped’échantillonnage quinous aaidé amettreen ceuvre
cette approche est 'échantillonnage de convenance.
Notre technique d’investigation repose essentiellement
sur la conduite de cing questions et sur les récits de vie

qui nous ont permis de réunir un corpus de données.

2. LES RESULTATS OBTENUS

Nos entretiens ont ressorti différents motifs avancés par
les religieuses. Parmi ceux-ci, nous pouvons citer : la
déception, activisme, la pression familiale, les accidents
du parcours, l'abus de pouvoir et la mauvaise gestion
des conflits, Uerreur de discernement, ’héritage familial,
la difficulté a dompter les types de personnalités, le
manque d’exemplarité dans les communautés, la fuite de
responsabilité des formatrices.
La déception:

Au regard de notre enquéte la déception est lun des
principaux motifs. Il faut dire que certaines entrent dans la
viereligieuse non parvocation mais pour d’autres objectifs.
Elles se montrenttrésloyales etdisponibles pourlamission
ad extra parce gu’elles veulent immigrer. Certaines disent
qu’« avec cette congrégation internationale je pourrais
voyager rapidement en Europeetveniren aide a ma famille.
Deux ans aprés la profession si elle ne voyage pas, c’est la

déception et encore pire quand une de sa promotion est
envoyée en mission ad extra en Europe, c’est la frustration,
c’est 'labandon ». Nous constatons la que la sceur vise son
intérét personnel.

L’activisme :
Il peut venir de la part de la sceur elle-méme quand
elle s’engage dans plusieurs activités. Elle se montre
dynamique et plus vaillante que les sceurs.
D’autre part, cela peut venir des supérieures quand elles
demandent beaucoup de services a la méme sceur. Si
cette derniere ne sait pas dire non, et accepte tout pour
lui faire plaisir, elle finit par étre noyée. Une religieuse écrit
: « nous sommes souvent submergées par l'apostolat au
point de délaisser notre vie de priere. Nous délaissons la
priere et, petit a petit, le diable attise le feu de 'abandon ».

La pression familiale et Uinfluence du choix par les
parents
Certains parents sont fascinés par les religieuses, raison
pour laquelle ils font tout leur possible pour que leur fille
deviennereligieuse. De nos jours on acomme l'impression
que c’est une concurrence entre les parents pour avoir un
enfant dans la vie consacrée. Ils choisissent méme a sa
place. Dés lors, il peut avoir du mal a s’épanouir dans cette
forme de vie. Par conséquent il peut souffrir et affecter les
membres de sa communauté.
Ainsidonc le choix et la motivation personnelle deviennent
déterminants.

La difficulté a dompter le type de personnalité.
Durant nos enquétes, nous avons noté que les types de
personnalités, comme les narcissiques qui ont tendance
a penser a eux seul, posent de sérieux problemes en
communautés. Ils sont source de conflit, ce qui alourdit
la vie communautaire et porte atteinte a la visibilité de
la communion fraternelle. Quant a la pastorale elles ne
veulent rien faire, parce qu’elles ont du mal a sortir de leur
confort pour aller vers les périphéries.

Erreur de discernement vocationnel
Ily a des religieuses qui, a un certain moment de leur vie,
pensent qu’elles se sont réellement trompées de route et
décident d’abandonner.
Un participant a U'enquéte écrit : « Je pense que vraiment
d’une part, c’est parce que d’autres se sont trompées de
chemin. Elles ont décidé dignement et humblement de se
réorienter pour mieux servir. Elles ont d( sentir un conflit
entre les exigences religieuses et les besoins individuels.
D’autre part, c’est parce qu’elles se sont laissé emporter

par les amies, par une religieuse amie a la famille. »



Nous pouvons dire qu’il y a certaines qui ont fait un
dépassement et se reconstruisent. Elles avouent que partir
étaient la meilleure voie pour s’épanouir. Elles 'expriment
encestermes:

o «Je ne me retrouvais plus dans la vie religieuse » ;
o «je n’étais pas bien physiquement, moralement, et
psychologiquement ».

Quant a d’autres c’est toujours difficile de « faire une
digestion émotionnelle ». Cela se sentait dans les
souvenirs qu’elles racontent : « j’étais franchement décue

par certains actes de mes consceurs ».

3. INTERPRETATIONS DES RESULTATS

Au terme des entretiens et des thémes ressortis, nous
pouvons faire une analyse pour mieux comprendre et voir
les conséquences psychosomatiques, psychosociales,
et les troubles comportementaux et émotionnels qui
peuvent en découler.

o Cela nous aidera a nous départir des jugements,
des stéréotypes, de la stigmatisation que nous portons sur
les sceurs qui ont renoncé a la vie religieuse. En effet, par
de telles attitudes, nous alourdissons davantage le fardeau
de ces personnes déja mal comprises par la société ou par
leurs propres sceurs a cause de leur décision.

o L'analyse nous aidera également a nous outiller
pour nous décentrer de toutes les critiques malveillantes
qui peuvent impacter sur leur moral, car certaines
personnes sont plus résilientes que d’autres face a la
déception. Toutes ces sceurs qui ont vécu des situations
négatives dans leurs milieux de vie au point de prendre la
décision cruciale de quitter la vie religieuse, nécessitent
une compréhension en profondeur des motifs exprimés et
latents de leur choix.

o De plus, au regard de la souffrance causée par la
déception et des difficultés a se reconstruire, leur situation
nécessite une prise en charge psychologique sérieuse, qui
n’est malheureusement pas envisagée par les instituts.

o Leur départ ne devrait-il pas étre considéré comme
un ébranlement des reperes psychiques de leur élan initial
de consacrer le reste de leur vie a la vie religieuse ?

o Du point de vue de la hiérarchie des Instituts,
le sentiment de perte, d’étre abandonné voire d’étre
trahi n’est-il pas mis en avant au détriment de la prise
en compte d’une souffrance individuelle a identifier et a

accompagner, ne serait-ce que dans les premiers mois

aprés le départ ?

o Y-a-t-il des dispositifs mis en place pour identifier
les germes de mal-étre pouvant aboutir a un abandon ?
La listes des questions est loin d’étre exhaustive. Somme
toute, les accidents de parcours, les abus de pouvoir et
la mauvaise gestion des conflits... sont autant d’ondes
négatives pouvant avoir des conséquences somatiques,
psychologiques et relationnelles.

Quant a celles qui ont quitté sans faire face a des
expériences difficiles, elles peuvent rencontrer des
difficultés de réinsertion sociale, notamment pour renouer

avec leurs amis ou pour tisser de nouveaux liens.

Ces difficultés peuvent étre professionnelles, surtout
lorsqu’elles n'ont pas une qualification spécifique. Elles
peuvent aussi étre la conséquence d’une mise a mal dans
la gestion du deuil de leur ancienne vie, avec la difficulté
a reconnaitre que leur départ implique une perte de leur
ancienne vie, de leurs communautés, de leurs reperes,
de leur statut de religieuse, etc. Toutes ces situations
difficiles font que la personne développe lU'évitement, car
elle se culpabilise et se replie sur elle- méme.

4. CONCLUSION ET RECOMMANDATION

Au bout de ce parcours, il nous semble fondamental de
relever limportance de 'accompagnement psychologique
et spirituel. En cherchant a placer savie sous la mouvance
de UEsprit Saint, a la suite du Christ et dans le dessein
bienveillant du Pere, la personne en accompagnement
embrasse largement son existence, cartoutestinclusdans
sa démarche : le bien accompli, les réalisations actuelles,
les talents et les ressources personnelles, tout comme les
difficultés rencontrées dans le passé, présentes et futures.
est aussi d’offrir un

En somme, il important

accompagnement adapté aux besoins spécifiques
de chaque religieuse dans un cadre bienveillant et
respectueux, afin de faciliter leur adaptation a leur
nouvelle vie et de les aider a s’épanouir pleinement.
L’épanouissementfavorise le bien étre mental, laconfiance
en soi et desrelations harmonieuses. Ilest donc important
de chercher a s’épanouir.

En conséquence, un mot d’ordre face aux situations de
renoncement a la vie religieuse serait d’éviter de juger les

personnes et de mettre en avant la bienveillance.



anime ?

Ces questions, loin d’étre purement théoriques, touchent
au coeur méme de la vie communautaire et de la mission
chrétienne. Au fil des partages, quelques mots-clés
sont revenus avec insistance : engagement, solidarité,
identité, femmes, formation, accompagnement, réle et
fonction, mais aussi le terme symbolique d’« humidité
», évoquant peut-étre la fécondité et la souplesse

nécessaires a tout renouvellement spirituel. Ces mots

Jeanne SAGNA nous donne une synthése de la journée

Les échanges récents autour du processus synodal ont fait émerger plusieurs
questions centrales qui traversent la vie de UEglise aujourd’hui. Beaucoup
s’interrogent : qu’est-ce qui a réellement changé dans UEglise ? Quelle est son
identité a Uheure actuelle ? Quelle place les femmes y occupent-elles ? Et comment
ajuster les formes et les structures ecclésiales sans trahir Uesprit évangélique qui les

traduisent la recherche d’un équilibre entre fidélité et
créativité, tradition et évolution.

Les points de convergence mettent en lumiere une
volonté commune de marcher ensemble, dans un
esprit de solidarité et de communauté. La formation,
a la fois spirituelle et pratique, apparait comme une
clé essentielle pour grandir dans la foi et dans la
coresponsabilité. Tous s’accordent sur la nécessité d’'une



autonomisation progressive des membres de UEglise, en
particulier des femmes, ainsi que sur la valorisation du
patrimoine spirituel et culturel tout en restant ouverts aux
changements du temps.

Cependant, plusieurstensionsetdivergences demeurent.
Laquestion de laplace des femmes dans UEglise continue
de susciter débats et résistances, notamment autour de
leur participation effective aux instances de décision et
de discernement. La tension entre forme et fond interroge
: comment adapter les structures sans perdre 'ame de la
foi ? S’ajoute a cela la difficulté persistante de certaines
mentalités réfractaires au changement, freinant la
conversion pastorale attendue.

Pour avancer, des pistes d’action concrétes ont été
identifiées : la conversion et le renouvellement des
mentalités ; la meilleure organisation et valorisation des
associations féminines dans UEglise ; le récentrage sur le
Christcomme coeurvivant de toute mission ; la promotion

de l’écoute au sein des familles et des communautés ;

LE DE SYNODALITE
ko " Anne Béatrice FAYE (ci

RE MANIERE D'ETRE EoL)

enfin, la culture du dialogue et de la méditation réguliere
comme moyens de discernement et de croissance
spirituelle.

Cesorientations appellentaussides approfondissements
: une formation continue — spirituelle, théologique et
pratique —, la pratique de U'écoute et de Uimitation du
Christ comme style de vie, le renforcement des symboles
communs (tels que la figure de Marie-Madeleine,
disciple et témoin), et la consolidation du dialogue entre
générations afin de maintenir vivante la mémoire et la
transmission de la foi.

Quelques expressions marquantes ont accompagné
cette réflexion, comme des échos de foi et d’espérance : «
N’ayez pas peur », « Marcher ensemble », « Tout bon arbre
aspire a donner de bons fruits ». Ces paroles résument
Uesprit du chemin parcouru : une Eglise consciente de
ses limites, mais confiante dans la grace qui la pousse a
s’ouvrir, a écouter et a se renouveler dans la lumiére du

Christ.

Cetterencontres’inscritdansle processusderéception
du document final du Synode sur la synodalité, adopté
en octobre 2024 sur le theme : Les femmes dans la vie
et la mission de U'Eglise, une réponse aux signes des

temps ?

L'article 60 du texte de référence pour examiner la
mission et le role des femmes dans la vie et la mission

ecclésiales.

Le programme a été articulé autour de trois dimensions
complémentaires : des communications générales,
des témoignages et des échanges participatifs nourris.
Les intervenantes ont ainsi déployé une approche
multidimensionnelle : anthropologique, théologique,

pastorale et synodale.

Cette rencontre s’inscrit dans le processus de réception du document final du Synode sur la synodalité, adopté en

octobre 2024 sur le théme : Les femmes dans la vie et la mission de U'Eglise, une réponse aux signes des temps ?

L’article 60 du texte de référence pour examiner la mission et le role des femmes dans

la vie et la mission ecclésiales.

Le programme a été articulé autour de trois dimensions complémentaires : des communications générales,

des témoignages et des échanges participatifs nourris. Les intervenantes ont ainsi déployé une approche

multidimensionnelle : anthropologique, théologique, pastorale et synodale.



L’ARTICLE 60 : DIGNITE BAPTISMALE ET
OBSTACLES STRUCTURELS

Larticle 60 pose un principe fondamental : l'égale
dignité de ’homme et de la femme en vertu du Baptéme.
Toutefois, le texte reconnait lucidement les entraves que
rencontrent les baptisées pour obtenir la reconnaissance
de leurs charismes et leur vocation au sein de la

communauté ecclésiale.

Le résultat du vote (258 voix pour, 97 contre, soit 27%
d’opposition) met en lumiére les divisions profondes
traversant UEglise sur la question. Ces chiffres, loin d’étre
anecdotiques, témoignent d’une réalité incontournable :
les résistances demeurent vives concernant 'accés aux

responsabilités ecclésiales par les baptisées.

L’Assemblée synodale formule trois exigences claires
: mettre en ceuvre toutes les possibilités déja inscrites
danslalégislation actuelle, lever les obstacles a ’'exercice
de rbéles de leadership, et poursuivre le discernement
concernant acces au ministere diaconal. Sur le dernier
point, la question demeure ouverte et appelle un

accompagnement spirituel approfondi.

COMMUNICATIONS GENERALES : QUATRE
ANCRAGES COMPLEMENTAIRES

Lesinterventionsdelajournée se sontarticuléesautourde
quatre axes structurants, créant ainsi un cadre d’analyse
cohérent et progressif. Chaque axe a apporté un éclairage
spécifique, contribuant a une compréhension globale de
la problématique.

1. L’ancrage anthropologique

Mme Cissé, coach etintervenante, a posé les fondements
anthropologiques de la réflexion. Son propos central
articule mission et incarnation : les valeurs portées par
les femmes doivent demeurer « alignées a leurs gestes de
tous les jours ». Autrement dit, il s’agit de vivre pleinement
leur identité féminine en toute circonstance, sans artifice

ni reniement.

Une telle perspective écarte toute approche désincarnée

ou déconnectée du réel. Comme Llont affirmé les

participantes : « Etre femme est une grace », adoptant
une vision positive, loin des discours victimaires ou

revendicatifs.

2. L’ancrage théologique

Les attentes exprimées ne constituent nullement des
revendications syndicales visant a arracher des droits
ou a conquérir des espaces de pouvoir. Il s’agit, bien au
contraire, de la reconnaissance légitime d’'un réle et de la
restauration d’une juste place au sein de la communauté
ecclésiale.

Dés lors, une telle approche permet a UEglise de «
retrouver sa véritable identité, celle d’étre mére marchant
avec chacun de ses enfants ». La formulation situe
la problématique dans une logiqgue de communion

ecclésiale plutdt que dans une dynamique conflictuelle.

Par ailleurs, les participantes ont souligné deux exigences
spirituelles : « étre des Marie Madeleine qui ont rencontré
le Christ » et « étre attentives aux signes des temps ».
Deux appels qui conjuguent enracinement dans la foi et
ouverture au souffle de ’Esprit.

3. Leadership féminin
Les communications ont aussi mis en lumiere les
contributions effectives déja déployées par les femmes,
a travers des postes a responsabilité, animant des

communautés chrétiennes, dirigeant des institutions

éducatives et sanitaires. Les faits parlent d’eux-mémes.

Or, malgré de telles réalisations tangibles, les résistances
demeurent nombreuses dans un contexte encore marqué
par une culture patriarcale et de nombreuses autres
résistances. Face a de tels obstacles, une parole a retenti

avec force : « Lafemme n’est pas le sexe faible ».
4. La solution FORCE

Face aux défis identifiés, de nombreuses propositions
ont été formulées qui ont permis d’identifier un cadre
opérationnel structuré autour de lacronyme FORCE.
Une approche articulée autour de quatre leviers
complémentaires :
o Formation

lacquisition de compétences



théologiques et pastorales constitue un levier
d’émancipation et de légitimité. Sans formation solide,
point de participation éclairée.

o Réforme UEglise doit oser transformer ses
structures et ses pratiques. La mutation suppose
audace institutionnelle et courage pastoral de la part des
responsables ecclésiaux.

o Création d’espaces de dialogue ’échange
authentique permet de dépasser les blocages, de
déconstruire les préjugés et de construire ensemble une

Eglise plus inclusive.

o Esprit pastoral : face aux résistances inévitables,
il convient de développer une approche pastorale
caractérisée par

la patience, la persévérance et

'accompagnement bienveillant.
5. Un parcours exigeant

Les communications ont souligné avec lucidité que le
parcours comporte des exigences spirituelles élevées.

Cing attitudes fondamentales ont été identifiées.

Premierement, refuser U'immobilisme pour marcher a
la suite du Christ comme prophete. Deuxiemement,
accepter de prendre un nouveau départ avec la force de
Uamour de celui que Uon sert. Troisiemement, oser dire
non avec l'assurance de la foi lorsque les circonstances
Uexigent. Quatriemement, rester connecté au Christ et
demeurer dans la fidélité a sa Parole. Cinquiemement,
étre habité par Uesprit d’humilité et nourri par la

célébration des sacrements.

Une perspective spirituelle aussi exigeante qui inscrit la
démarche dans un dynamisme de foi plutét que dans
une logique de confrontation. L'exhortation « N’ayez pas
peur », percue par les femmes, a ponctué régulierement
les échanges, créant ainsi un climat de confiance et

d’audace.
CONVERGENCES ET DIVERGENCES

L’analyse desdébatsrévele une situation contrastée, entre
acquis partagés et tensions persistantes. Comprendre les

zones d’accord et les points de friction permet d’avancer

avec lucidité et réalisme.
Points de convergence

Les échanges ont permis d’identifier plusieurs
convergences majeures constituant autant de bases

solides pour progresser.

Lengagement actif des femmes dans l'animation de la
vie ecclésiale a fait 'unanimité. De méme, la nécessité
de clarifier et de reconnaitre formellement de leur statut
ecclésialarecueilliunlarge consensus ainsi que le besoin
d’autonomie dans les engagements. La contribution
unique apportée a UEglise a été mise en valeur et le
dialogue authentique a été présenté comme condition
sine qua non du progres. La coresponsabilité différenciée
entre hommes et baptisées dans ’Eglise a été présenté
comme une priorité pastorale. Enfin, Uaffirmation « Etre
femme est une grace » a marqué les esprits, fondantondé

une approche constructive, loin de toute victimisation.
Divergences et tensions

Cependant, face a de tels acquis, plusieurs tensions
majeures ont émergé lors des échanges. Des obstacles
qui
progressivement dépassés.

méritent une attention particuliere pour étre

Des difficultés de compréhension entre les différentes
sensibilités présentes ont été observées. De tels
malentendus freinent le dialogue et nourrissent les
méfiances réciproques. Une prise en compte limitée
des attentes et préoccupations exprimées a été
regrettée. Une surdité partielle empéche la construction
d’'un véritable dialogue. Des limitations persistent
dans certains domaines ecclésiaux concernant la
participation effective. Les barrieres, souvent invisibles,
n’en demeurent pas moins réelles. Enfin, des stéréotypes
demeurent a 'égard des femmes dans certains milieux
ecclésiaux. De tellesreprésentations erronées alimentent

les résistances et justifient les exclusions.

TEMOIGNAGES ET INTERPELLATIONS : DES
VOIX QUI QUESTIONNENT

Au-dela des communications structurées, plusieurs voix

se sont élevées pour interroger les pratiques et bousculer



les certitudes. Les interpellations ont insufflé un souffle nouveau aux débats et ont permis d’ancrer la réflexion dans

le concret des réalités ecclésiales.

Voix des consacrées

Les religieuses présentes ont exprimé une double
exigence. D’une part, elles souhaitent une implication
plusaccrue desfemmesdansles processus de formation,
notamment dans les maisons de formation sacerdotale
et religieuse. D’autre part, elles posent une question
directe et dérangeante : « Que faisons-nous pour montrer
que nous pouvons prendre des responsabilités dans les

paroisses ? »

L'interpellation déplace habilement la problématique. Il
ne s’agit plus seulement d’attendre une reconnaissance
extérieure venue d’en haut, mais également de démontrer
concretement la capacité a assumer des charges.
Ainsi, la responsabilité est partagée : aux institutions
de reconnaitre les compétences, aux baptisées de les

manifester par des actes.

Synodalité et réconciliation ecclésiale

La synodalité a été présentée comme un ferment de

réconciliation ecclésiale. Toutefois, deux obstacles
structurels majeurs ont été clairement identifiés comme

freins a une telle dynamique de communion.

Le cléricalisme d’abord, qui concentre le pouvoir entre les
mains des clercs et limite drastiquement la participation
des laics. Un phénomene, loin d’étre nouveau, et qui
constitue un verrou institutionnel puissant. Le manque
de formation ensuite, qui empéche une participation
éclairée etresponsable. Sans compétences théologiques
difficile d’assumer

et pastorales, pleinement des

responsabilités ecclésiales.



Les religieuses présentes ont exprimé une double
exigence. D’une part, elles souhaitent une implication
plus accrue des femmes dans les processus de formation,
notamment dans les maisons de formation sacerdotale et
religieuse. D’autre part, elles posent une question directe
et dérangeante : « Que faisons-nous pour montrer que nous
pouvons prendre des responsabilités dans les paroisses ?
»

L'interpellation déplace habilement la problématique. Il
ne s’agit plus seulement d’attendre une reconnaissance
extérieure venue d’en haut, mais également de démontrer
concretement la capacité a assumer des charges. Ainsi, la
responsabilité est partagée : auxinstitutions de reconnaitre
les compétences, aux baptisées de les manifester par des

actes.

Face a de tels défis structurels, la voie proposée consiste
a avancer dans lUesprit de collaboration différenciée.
Concretement, chacun apporte sa contribution spécifique,
dans le respect des vocations et des charismes.
L'approche refuse l'uniformisation tout en valorisant la

complémentarité.
Au-dela des discours

Une mise en garde salutaire a traversé les débats : discuter
de la question ne doit pas se limiter a un simple exercice
de style ou a des envolées lyriques. Il faut impérativement
s’affranchir des clichés et des discours convenus pour

passer aux actes concrets.

La dignité baptismale est inaliénable. Cette affirmation
théologique fonde toute la démarche et lui confere sa
légitimité. Des lors, la conclusion s’impose avec évidence
: « Sans les femmes, point d’Eglise synodale. » L’enjeu : la
participation féminine ne constitue pas une option ou un

luxe, mais une nécessité vitale pour UEglise.
DES PAS A ACCOMPLIR ET RECOMMANDATIONS

Aprés lanalyse et les interpellations, les participants
ont dégagé un ensemble cohérent de recommandations
articulant court terme et long terme, individuel et collectif.
Des propositions concretes qui traduisent la volonté de
passer de la parole aux actes, du diagnostic a la mise en

ceuvre effective.

Actions concreétes identifiées

Des actions prioritaires ont été identifiées pour traduire les

réflexions en réalisations tangibles.

1. Mobiliser et coordonner les énergies déployées
dans UEglise constitue la premiére priorité. Une telle
synergie suppose communication, coordination et vision
partagée.

2. Consolider autonomie dans les responsabilités
ecclésiales assumées apparait également indispensable.
L’autonomie passe par l'acquisition de compétences et la
délégation de responsabilités réelles

3. Encourager une implication plus forte dans tous les
domaines de la vie ecclésiale, sans exception ni restriction
arbitraire, figure parmi les impératifs identifiés.

4. Dépasser les hésitations et prendre des initiatives
courageuses suppose de sortir des sentiers battus et
d’oser 'innovation pastorale.

5. Mettre en place des programmes de formation
continue adaptés aux besoins identifiés représente un
autre chantier majeur. La formation doit conjuguer rigueur
théologique et pertinence pastorale.

6. Développer une attitude d’accueil et de dialogue
mutuel authentique exige de dépasser les préjugés et
d’accepter la différence.

7. Enfin, adapter les actions aux réalités locales
et culturelles spécifiques refuse le placage de modeles
importés et valorise les initiatives locales.



Approfondissements nécessaires

Plusieurs axes d’approfondissement ont été identifiés

comme prioritaires pour progresser durablement.

Ces chantiers exigent investissement, patience et

persévérance.
Renforcer qualitativement et quantitativement les
programmes destinés aux femmes apparait comme
le premier chantier. Concretement, leur permettre
d’accéder aux maisons de formation comme formatrices
a part entiére.

Exercer concretement les responsabilités déja
accessibles selon la législation actuelle constitue le
deuxieme axe. Passer résolument de la théorie a U'action,
des intentions aux réalisations.

Aborder les craintes et résistances de maniere franche
pour les surmonter

progressivement représente le

troisieme défi. Oser sortir des zones de confort et
accepter la prise de risque inhérente a toute innovation.

Enfin, repenser la structuration des activités ecclésiales
pour permettre une participation effective et reconnue
touche les organigrammes, les processus décisionnels et

les modes de gouvernance.
Perspectives institutionnelles et pastorales
Au-dela des actions immédiates et des chantiers

prioritaires, quatre perspectives structurantes dessinent

’horizon a atteindre.

Sur le plan institutionnel, appliquer immédiatement
et intégralement les possibilités déja inscrites dans la
législation ecclésiale actuelle s’impose. Ne pas attendre
de nouvelles normes pour agir la ou laction est déja
juridiquement possible. L’'approbation de larticle 60,
malgré les résistances exprimées, offre une base légitime

et suffisante pour avancer résolument.

Sur le plan pastoral, développer des espaces de dialogue
authentiqueentreclercsetlaics,hommesetfemmes, pour
dépasser progressivement les résistances culturelles et
construire une Eglise véritablement synodale. Ces lieux
d’échange doivent permettre d’aborder frontalement les
craintes et les réticences de maniére constructive, dans

un climat de confiance mutuelle.

Sur le plan spirituel, maintenir fermement U'enracinement

dans la foi, la priere et les sacraments. Refuser
catégoriqguement Uimmobilisme sans tomber dans la
confrontation stérile. Etre constamment attentives aux
signes des temps avec un engagement total, dans la

fidélité au Christ et & son Evangile.

Sur
discernement sur

le plan culturel, poursuivre patiemment le
les questions encore ouvertes,
notamment lacces au ministére diaconal, dans un
esprit de patience, de dialogue et d’écoute attentive de
UEsprit Saint. Le discernement exige temps, priere et

accompagnement théologique rigoureux.
CONCLUSION : UN CHEMIN A PARCOURIR

Larencontre a permis de situer solidement la réflexion sur
la participation féminine dans UEglise & partir de larticle
60 du document final synodal. Les communications ont
conjugué rigueur théologique, lucidité sur les obstacles
et propositions concretes, créant ainsi un cadre d’analyse
cohérent et opérationnel.

Le message central demeure limpide : les baptisées ne
revendiqguent pasun pouvoiraconquérir, ellesdemandent
la reconnaissance de leur vocation légitime au sein de la
communauté ecclésiale. Cette reconnaissance permet
a UEglise de retrouver son identité maternelle et sa

dimension véritablement synodale.

Les mots-clés ayant structuré les débats témoignent
d’'une approche équilibrée : engagement, Esprit Saint,
dignité, solidarité, inclusion, diversité, collaboration,
coresponsabilité, communion, ministerialité. Les termes
dessinent une vision ecclésiale ou chacun apporte sa
contribution spécifique sans renier son identité propre.

Le parcours demeure certes exigeant. Il suppose
formation rigoureuse, audace institutionnelle, dialogue
patient et enracinement spirituel profond. Les 97 votes
contre témoignent que les résistances sont réelles,
structurées et tenaces. Pourtant, les 258 votes favorables

ouvrent une voie légitime et tracable.

Les participantes ont quitté la rencontre portées par

une conviction forte, déclinée en trois affirmations : étre



femme constitue une grace, étre des Marie Madeleine
ayant rencontré le Christ demeure U’horizon, oser
s’engager ensemble main dans la main trace le chemin.
Dés lors, la conclusion s’impose : sans les femmes,
UEglise synodale reste une abstraction théorique.
Avec elles, elle devient une réalité vivante, féconde et

missionnaire.

Les point de vue venus d’ailleurs nous rappelle qu’« Il
n’y a ni Juif, ni Grec ; il n’y a plus ni esclave, ni homme
libre ; il n’y a ni homme, ni femme ; car vous tous, vous
étes un dans le Christ Jésus (Gal 3 : 28). M. Hendrik, M.
Emmanuel DIEDHIOU et Marie Joe, Diabarou Joseph,

vous conviendrez avec moi que l'un des « dons » que
Dieu fait a UEglise, ce sont les aides (1 Cor. 12, 28).







ot SeursBLeyrs

ECOLE DE SYNODALITE DE DAKAR

UNE AUTRE MANIERE D'ETRE EGLISE

‘
|

REALISE PAR
SOEUR ANNE BEATRICE FAYE

Contacts : #226 72 24 6142 | +22178 716 18 72

Avec la collaboration de :

Imrraculée Conception de Castres

UMOFC



