
LA RENOVACIÓN
DE LOS
INSTRUMENTOS
DE
PARTICIPACIÓN
EN LA IGLESIA

Equipo sinodal de la Conferencia Episcopal Española

4



Índice

Fundamentos teológicos de la

participación en la Iglesia
1

Diagnostico de la situación actual:

avances, límites y desafíos
2

Instrumentos actuales de

participación en la Iglesia
3

Criterios para la renovación de los

instrumentos de participación
4

Conclusión: hacia una Iglesia

verdaderamente sinodal
5

Para la reflexión

Introducción0 1

2

4

6

14

19

20



Introducción

El proceso sinodal que venimos recorriendo desde 2021 ha puesto de relieve la

necesidad de revisar, fortalecer y renovar los instrumentos y órganos que

permiten la participación efectiva de todo el Pueblo de Dios en el discernimiento

y en las decisiones de la Iglesia (Cf. DF 89; 92; especialmente 103-108). La

convicción central es que la participación no es un mero mecanismo organizativo,

sino una dimensión espiritual y comunitaria que se funda en la escucha del

Espíritu y en la responsabilidad compartida de anunciar el Evangelio en contextos

sociales, culturales y eclesiales profundamente transformados (Cf. DF 43-44).

Este documento ofrece una reflexión articulada sobre la renovación de los

organismos de participación en la Iglesia, inspirándose en las intuiciones,

orientaciones y desafíos que han emergido en los últimos años dentro del

camino sinodal. Se pretende describir el sentido teológico de la participación,

diagnosticar la situación actual, definir los órganos existentes y proponer

caminos de actualización y conversión pastoral que permitan avanzar hacia una

Iglesia verdaderamente sinodal.

0

1



La Iglesia, desde sus orígenes, se entiende como comunión: comunión con el
Dios trinitario y comunión de los creyentes entre sí. En esta clave, la participación
no es una opción ni un procedimiento administrativo, sino la manifestación
concreta de esta comunión. El mismo subtítulo del lema del Sínodo lo deja claro,
presentando esta lógica continuidad: Comunión, participación, misión. Y la Nota
de acompañamiento del papa Francisco al Documento Final del Sínodo
desarrolla esa tríada diciendo: “Dejándose iluminar por el Espíritu Santo, toda la
Iglesia ha sido llamada a leer su propia experiencia y a identificar los pasos a dar
para vivir la comunión, realizar la participación y promover la misión que
Jesucristo le confió”. 

Fundamentos
teológicos de la
participación en la
Iglesia

1

El bautismo incorpora a cada creyente al Cuerpo de Cristo y confiere una
dignidad y responsabilidad iguales, aunque en diversidad de ministerios y
carismas. Al celebrar la Eucaristía, “en la participación plena, consciente y activa
(SC 14) de todos los fieles, en la presencia de los diversos ministerios y en la
presidencia del obispo o presbítero, se hace visible la comunidad cristiana, en la
que se realiza una corresponsabilidad diferenciada de todos para la misión” (DF
26). Y esto que ocurre en la asamblea eucarística, centro y referencia de la vida
eclesial, implica reunirse en asamblea en los diferentes niveles de la vida
eclesial, la escucha recíproca, el diálogo, el discernimiento comunitario, llegar a
un consenso como expresión de la presencia de Cristo en el Espíritu, y la toma
de decisiones en una corresponsabilidad diferenciada” (DF 28).

La participación como expresión de
la comunión eclesialA

2



La tradición eclesial reconoce que el Espíritu Santo asiste al conjunto del Pueblo
de Dios en su caminar histórico. Y a esta asistencia le puso un nombre: sensus
fidei (sentido de la fe). Este sensus fidei no es la opinión personal ofrecida por
cada creyente, sino la capacidad —amada y cultivada por el Espíritu— que cada
creyente tiene de reconocer la voz de Dios en los acontecimientos, en las
Escrituras, en la vida comunitaria y en las necesidades del mundo: los lugares en
los que Dios habla y sale al encuentro con su pueblo. “Los fieles poseen un
instinto para la verdad del Evangelio, que les permite reconocer la doctrina y la
práctica cristianas auténticas y adherirse a ellas. Este instinto sobrenatural…
permite a los cristianos responder a su vocación profética” . Los instrumentos de
participación deben, por tanto, posibilitar que este sentir con la Iglesia pueda
expresarse y discernirse comunitariamente.

1

El sensus fidei del Pueblo de DiosB

Pero, como decíamos antes, la sinodalidad ha de ser entendida y encuadrada en
su dinamismo misionero. No se trata solo de reorganizar estructuras internas     
—aunque esto haya que hacerlo y urja—, sino de garantizar que todas las
comunidades puedan escuchar, dialogar, examinar la realidad y responder juntos
a los desafíos evangelizadores del momento actual. Por ello, la participación es
un camino espiritual que exige de todos conversión, formación, capacidad de
escucha y apertura al diálogo.

La sinodalidad como forma de misiónC

 Comisión Teológica Internacional, El sensus fidei en la vida de la Iglesia, 2014, 2.1

3



A raíz de la fase de escucha del Sínodo, en muchas comunidades parroquiales y
en las Iglesias locales ha surgido un interés renovado por participar activamente
en las instancias de discernimiento y decisión. La experiencia sinodal ha
despertado una conciencia eclesial más madura y una mayor valoración del
diálogo y la escucha mutua. La Iglesia quiere potenciar esta dimensión
constitutiva de sí misma en un tiempo dominado por la crisis de la participación
—es decir, de sentirse parte y actores de un destino común— y por una
concepción individualista de la felicidad y de la salvación.

Diagnóstico de la
situación actual:
avances, límites y
desafíos

2

Un deseo creciente de participaciónA

A pesar de los avances en este camino de la participación, persisten estructuras
que no alcanzan a integrar todas las voces. Consejos Parroquiales o Diocesanos
inexistentes o meramente formales, órganos consultivos sin verdadero peso en
las decisiones pastorales, espacios cerrados donde participan los mismos
actores de siempre: estos aspectos dificultan una participación auténtica, amplia
y eficaz para la misión.

Persistencia de estructuras
insuficientes o ineficacesB

4



Por otra parte, el clericalismo —que afecta tanto a clérigos como a laicos—
sigue siendo uno de los principales impedimentos para la participación real. “La
toma de conciencia de esta responsabilidad laical que nace del bautismo y de la
confirmación no se manifiesta de la misma manera en todas partes. En algunos
casos porque no se formaron para asumir responsabilidades importantes, en
otros por no encontrar espacio en sus Iglesias particulares para poder
expresarse y actuar, a raíz de un excesivo clericalismo que los mantiene al
margen de las decisiones” (EG 1012).

Obstáculos culturales y pastoralesC

A ello se suman modelos pastorales excesivamente centralizados,
burocratizados o poco sensibles a la cada vez mayor diversidad cultural y social
de los creyentes. Y estructuras parroquiales centradas en el ofrecimiento de
servicios (en lugar de la creación y acompañamiento de procesos) o en la
atención exclusiva de los grupos de “los que están dentro”, olvidándose de la
misión evangelizadora dirigida a “los de fuera”.

Brechas de participaciónD
Los procesos sinodales han mostrado que ciertos grupos se encuentran
marginados o insuficientemente escuchados: jóvenes, mujeres, personas en
situaciones familiares complejas, migrantes, minorías culturales, comunidades
rurales, y quienes se sienten alejados de la Iglesia. La renovación de los órganos
e instrumentos de participación implica hacer espacio real a estas voces. El
Documento Final del Sínodo pide que se preste atención, a la hora de tejer el
perfil de los componentes de los órganos de participación, de modo que se
favorezca una mayor implicación de las mujeres, los jóvenes y de aquellos que
viven en condiciones de pobreza o marginación (Cf. DF 106).

5



El Documento Final del Sínodo nos recuerda que “la participación de los
bautizados en los procesos decisionales, así como las prácticas de rendición de
cuentas y de evaluación, se desarrollan a través de mediaciones institucionales,
en primer lugar, los órganos de participación que, a nivel de la Iglesia local, ya
prevé el derecho canónico” (DF 103). Y declara que estos son, en la iglesia
latina , el Sínodo Diocesano (Cf. CIC 466), el Consejo Presbiteral (Cf. CIC 500
§2), el Consejo Pastoral Diocesano (Cf. CIC 514 §1), el Consejo Pastoral
Parroquial (Cf. CIC 536), el Consejo Diocesano y Parroquial de Asuntos
Económicos (Cf. CIC 492-494 y 537). 

2

Instrumentos
actuales de
participación en la
Iglesia

3

Es oportuno recordar las competencias que el Código de Derecho Canónico le
asigna a los consejos en la tradición latina. El Consejo de Asuntos Económicos se
presenta como un modo de colaboración con la administración de la diócesis.
Por su parte, el Consejo Presbiteral tiene la función de “ayudar al Obispo en el
gobierno de la diócesis conforme a la norma del derecho, para proveer lo más
posible al bien pastoral de la porción del pueblo de Dios que se le ha
encomendado” (CIC 499 §1). Al Consejo Pastoral, le corresponde “bajo la
autoridad del obispo, estudiar y valorar lo que se refiere a las actividades
pastorales en la diócesis y sugerir conclusiones prácticas sobre ellas” (CIC 511).
Los Consejos Pastorales Parroquiales tienen como finalidad que todos sus
miembros colaboren para el fomento de la actividad pastoral (Cf. CIC 536). En el
Consejo de Asuntos Económicos parroquial, rigiéndose por leyes de derecho
universal y las establecidas por el obispo diocesano, los fieles que participan
prestan su ayuda al párroco en la administración de los bienes de la parroquia
(Cf. CIC 537).

 El número 103 del DF no menciona otras dos instancias previstas en el Código de Derecho Canónico:
el Colegio de Consultores, elegido por el obispo entre los integrantes del Consejo Presbiteral (CIC
495-502); y el Consejo Episcopal, que está conformado por los vicarios generales y episcopales (CIC
473). Las notas que ofrecemos para los otros serían también aplicables estos organismos.

2

6



La finalidad de estos órganos de participación que en el Código de Derecho
Canónico aparece enunciada como pastoral, se formula en el Documento Final
como evangelizadora, y se ve enriquecida por una cualidad nueva: la
inculturación; se espera que el discernimiento compartido se lleve a la práctica
de manera concreta. Al mismo tiempo, “la fórmula recurrente en el Código de
Derecho Canónico, que habla de un voto solo consultivo, debe ser reexaminada
para eliminar posibles ambigüedades. 

Ha dicho el Papa León: “Se trata principalmente de trabajar por la participación
activa de todos en la vida de la Iglesia. En este contexto, una de las herramientas
para fortalecer la visión de una Iglesia sinodal y misionera son los órganos de
participación (…) Por eso, os animo a reforzar la formación de órganos de
participación y, a nivel parroquial, a verificar los progresos realizados hasta ahora
o -donde estos órganos no existan- a comprender cuáles son las resistencias
para poder superarlas” .4

 Ver también: COMISIÓN TEOLÓGICA INTERNACIONAL, La sinodalidad en la vida y en la misión de la
Iglesia, 2018, 68.

3

 LEÓN XIV, Discurso con ocasión de la apertura del nuevo año pastoral de la Diócesis de Roma (19-9-
2025).

4

7

Se trata
principalmente
de trabajar por
la participación
activa de todos
en la vida de la
Iglesia.

Parece oportuna una revisión de las
normas canónicas en clave sinodal, que
aclare tanto la distinción como la
articulación entre consultivo y deliberativo,
e ilumine las responsabilidades de quienes,
según sus diversas funciones, participan en
los procesos decisionales (Cf. DF 92) . El
discernimiento realizado en estos
organismos de participación, que incluye la
participación de la autoridad, forma parte
de los procesos decisionales. Una
novedad importante del Documento está
en incluir en el quehacer de estos
organismos el ser un ámbito en el que se
ofrece la evaluación y se rinde cuentas  
por parte de  la  autoridad  (Cf. DF 95 y 99). 

3

Como también el hecho de constituirse en un sujeto colectivo que rinde cuentas
a la comunidad de su labor en orden a ponderar los aspectos que han resultado
positivos y aquellos que se deben mejorar (Cf. DF 100).



Son los órganos en los que los fieles pueden contribuir de modo formal al
discernimiento pastoral. En muchos lugares funcionan adecuadamente, pero en
otros su papel se reduce a tareas administrativas o no inciden verdaderamente
en las decisiones pastorales. El numero 104 del Documento Final anota que los
Consejos “deberían ser obligatorios”, puesto que, en la actual legislación, su
constitución queda supeditada a que “lo aconsejen las circunstancias
pastorales”, en el caso de los diocesanos (Cf. CIC 511); y al juicio del obispo
diocesano, oído el Consejo Presbiteral, en el caso de los parroquiales (cf. CIC
536).

Los Consejos PastoralesA

Es verdad que en muchas diócesis, desde hace tiempo se impuso por parte de
los obispos la obligatoriedad de los Consejos Pastorales Parroquiales, y que,
incluso, se han ofrecido estatutos marco para ayudar a establecerlos en las
comunidades; pero, no es menos cierto que, tanto por el criterio de la elección
de sus miembros (básicamente representantes de las diversas realidades y
grupos presentes en las parroquias) como por su funcionamiento concreto, no
han tenido una incidencia real en una mayor participación de los fieles,
convirtiéndose en muchos casos en espacios meramente informativos o de
comunicación de las diversas actividades de la parroquia, más que servir de
instrumentos de discernimiento y de deliberación. Con respecto a los diocesanos
ha ocurrido algo parecido: en muchas Iglesias no han dado el fruto esperado,
debido a su excesivo número de miembros que hace difícil el diálogo, al peso y
voz que los presbíteros tienen en ellos, y a la falta de claridad a la hora de
comprender sus funciones. Por eso no sorprende que el Documento Final pida
que se trabaje para que no tengan un papel puramente formal (Cf. DF 104).

El sínodo recomienda seguir algunas buenas prácticas como la creación de
redes de consejos pastorales a nivel de arciprestazgos o zonas, hasta llegar al
consejo de pastoral diocesano (cf. DF 106).

8



En el área delicada de la economía se necesita cada vez más una asesoría
especializada. Y es que hoy la administración de los bienes resulta una tarea
compleja, que no es posible dejar bajo la sola responsabilidad del obispo o del
párroco. El Consejo Diocesano o Parroquial de Asuntos Económicos está
formado por un grupo de personas que colabora con el obispo en la
administración de los bienes de la diócesis (Cf. CIC 492 §2) o con el párroco en
la de los bienes parroquiales (Cf. CIC 537). En el caso de los consejos
diocesanos, deben estar conformados por personas expertas en economía,
derecho y materias afines. La condición de expertos en materia económica y en
derecho civil hace que la mayoría de los miembros de estos consejos sean
laicos. Y el criterio para su elección es doble: por un lado, el de la sensibilidad
pastoral; por otro, el de la competencia técnica.

Los Consejos Asuntos EconómicosB

Aunque centrados en la gestión, su renovación es importante porque la
administración de los recursos también forma parte de la misión eclesial.

9



El Consejo de PresbiteriadoC
El Consejo de Presbiterio ocupa un lugar esencial en la vida y el gobierno de la
diócesis, porque hace visible la comunión y la corresponsabilidad entre el obispo
y los sacerdotes que colaboran con él en el cuidado pastoral del Pueblo de Dios.
El Código de Derecho Canónico subraya su importancia cuando establece que
“en cada diócesis debe constituirse un Consejo Presbiteral” (CIC 495). Su misión
es ofrecer consejo, discernimiento y acompañamiento al obispo en aquellas
decisiones que afectan al bien pastoral de la diócesis. Aunque su voto es
consultivo, la exigencia de su existencia y la necesidad de escucharlo revelan
que la autoridad episcopal no se entiende de manera aislada, sino ejercida
dentro de una comunión ministerial. El camino sinodal de la Iglesia ha recordado
que el ministerio ordenado no se ejerce como liderazgo individualista, sino como
servicio en corresponsabilidad. En este sentido, el Consejo Presbiteral es un
instrumento privilegiado para vivir la sinodalidad: ofrece un ámbito estable donde
el obispo y los presbíteros pueden escuchar juntos la realidad, confrontarla con
el Evangelio y buscar respuestas pastorales más ponderadas. No se trata
únicamente de ayudar al obispo a decidir, sino de discernir con él, asumiendo la
responsabilidad compartida de la misión. El Consejo favorece así la unidad del
presbiterio, fortalece el compromiso común por el bien de la diócesis y evita que
el gobierno pastoral pueda convertirse en un ejercicio solitario de autoridad. La
importancia del Consejo Presbiteral, por tanto, no reside solo en su
obligatoriedad canónica, sino en que constituye un medio concreto para que la
Iglesia local viva su identidad más profunda: ser un cuerpo en comunión, animado
por la participación y el discernimiento compartido al servicio de la misión.

10



El Sínodo DiocesanoD
El Documento Final expresa directamente su deseo de dar más relevancia al
Sínodo Diocesano al que define como “instancia para una consulta periódica por
parte del obispo de la porción del Pueblo de Dios que le ha sido confiada, como
lugar de escucha, oración y discernimiento, especialmente cuando se trata de
opciones relevantes para la vida y la misión de una Iglesia local”. Igualmente le
confiere el estatus de “foro de rendición de cuentas y de evaluación” (DF 108).
De hecho, el Sínodo es considerado como el vértice de las estructuras de
participación de los laicos en la diócesis, habiendo pasado de ser un organismo
históricamente clerical a un verdadero acontecimiento eclesial con protagonismo
laical (Cf. CIC 460). Su finalidad es ayudar al obispo a la hora de discernir todas
aquellas necesidades que la iglesia particular tiene, así como proponer
soluciones a los problemas de la evangelización, estimular iniciativas ya
existentes, corregir errores, e incluso proponer la adaptación y aplicación de las
leyes. 

El Sínodo Diocesano se compone en gran
parte por miembros natos, clérigos, bien
porque forman parte de organismos colegiales
de la diócesis, bien por el oficio que
desempeñan. El resto de los miembros son
elegidos entre los presbíteros, entre los laicos
y los consagrados a elección del Consejo
Pastoral Diocesano, y de entre los superiores
de institutos religiosos y de sociedades de
vida apostólica presentes en la diócesis. El
obispo puede designar libremente a otros
fieles, procurando invitar a personas de
realidades eclesiales no suficientemente
representados por vía de la elección, y a una
representación de los diáconos permanentes,
si son un grupo representativo en la iglesia
diocesana (Cf. CIC 463).

Cuando han acabado los trabajos sinodales, después de haber ocurrido la
escucha y el discernimiento comunitario, el obispo ha de tomar las oportunas
decisiones que implementarán en su Iglesia local, suscribiendo las declaraciones
y decretos que resultan del proceso sinodal y empeñando su propia autoridad en
todo lo que allí se enseña o manda (Cf. CIC 466).

11

El Sínodo es
considerado
como el vértice
de las
estructuras de
participación de
los laicos en la
diócesis



Las Asambleas Diocesanas y
Parroquiales, y otros espacios de
escucha

E

Aunque los Consejos Pastorales Diocesanos o Parroquiales han de ser valorados
positivamente y potenciados, la participación de los fieles diocesanos y de la
feligresía parroquial en ellos es siempre muy reducida, puesto que son,
necesariamente, grupos minoritarios, aunque sean representativos. Por esto
mismo, parece oportuno establecer algún medio más que permita la
participación de un mayor número de fieles y les ofrezca la posibilidad de tomar
parte en el diálogo y el discernimiento, en la reflexión sobre la vida y la misión de
la Iglesia local o de la comunidad parroquial.

Por eso, muchas diócesis y parroquias han promovido encuentros abiertos que
permiten compartir inquietudes, esperanzas y propuestas. Normalmente se los
llama Asambleas Diocesanas o Asambleas parroquiales.

No existe normativa alguna sobre ellas, ni anotaciones del magisterio eclesial
que indiquen cómo configurar este instrumento de participación, por lo que la
convocatoria, organización y método de trabajo en las Asambleas difiere mucho
de unas a otras. 

La finalidad de las Asambleas es también múltiple: revisar todas las tareas que se
vienen realizando en la comunidad o la diócesis, analizar las necesidades y
exigencias de la obra evangelizadora, colaborar en la programación de la acción
pastoral para un determinado periodo de tiempo así como en la evaluación de su
desarrollo, definir prioridades pastorales, discutir los problemas comunes,
determinar criterios y orientaciones para marcar el ritmo de los procesos que han
de desarrollarse en la diócesis o la parroquia, compartir experiencias...

Las asambleas pueden llegar a ser instrumentos muy valiosos, pero suelen
carecer de estabilidad, puesto que sus miembros nos son siempre los mismos.

12



Las delegaciones y secretariados:
la curia diocesanaF

Las delegaciones y secretariados diocesanos son organismos oficiales que
forman parte de la estructura pastoral y administrativa de una diócesis. Su
función principal es coordinar, animar y apoyar la acción de la Iglesia en áreas
específicas de la vida eclesial. Las delegaciones diocesanas suelen estar
dirigidas por un delegado/a nombrado/a por el obispo, que se ocupa de un
ámbito particular de la pastoral o gestión eclesial, ofreciendo directrices,
recursos y acompañamiento a las parroquias o a colectivos determinados. Los
secretariados diocesanos son más bien equipos técnicos o pastorales, también
dependiente del obispo, que organizan, asesoran y ejecutan proyectos y tareas
más concretos dentro de su área, trabajando generalmente en coordinación con
el delegado.

Normalmente, cuando se habla de los
organismos de participación no se alude a
las delegaciones y secretariados, pero
parece conveniente que los citemos aquí,
puesto que en el interior de cada uno de
ellos hay un equipo que, junto con el
delegado, está llamado a actuar en
sinodalidad: una delegación no es el
delegado, sino el grupo humano que, junto
con él, discierne, planifica, ejecuta y
evalúa; cuánto más rico sea y mejor
preparado esté este equipo, la tarea de la
cual es responsable la delegación se
realizará más eficazmente. 

Por otra parte, es absolutamente necesaria la coordinación de todas las
delegaciones y secretariados entre sí, para que, aunque cada uno se dedique al
espacio que le es propio, todos encaminen sus procesos y eventos al proyecto
común diocesano.

Dirigiéndose a la Iglesia de Roma, dijo el Papa León XIV: “os animo a hacer de
estos organismos verdaderos espacios de vida comunitaria donde se practique
la comunión, lugares de intercambio donde se ejerza el discernimiento
comunitario y la responsabilidad del bautismo y la pastoral” .5

 LEÓN XIV, Discurso con ocasión de la apertura del nuevo año pastoral de la Diócesis de Roma (19-9-
2025).

5 13

Su función
principal es
coordinar,
animar y apoyar
la acción de la
Iglesia en áreas
específicas de
la vida eclesial



El primer criterio que tenemos que tener en cuenta para propiciar la renovación
de los organismos de participación en las Iglesia locales y en las comunidades
es que toda estructura de participación debe estar diseñada de tal modo que
facilite la escucha mutua y la apertura al Espíritu. Esto requiere la asunción de
métodos de discernimiento comunitario (como la conversación en el Espíritu u
otros ) y la transformación de la dinámica habitual de las reuniones que en
muchos casos son mayormente informativas y en las cuales los consejeros,
miembros o participantes no tienen un papel activo.

6

Criterios para la
renovación de los
instrumentos de
participación

La primacía de la escucha

4

A

Dar prioridad a la escucha activa como parte integrante del proceso de
discernimiento y toma de decisiones debería llevar a prestar atención a las voces
de todos los miembros, especialmente de aquellos que pueden estar
marginados o ignorados en otros contextos. Esto implica el paso de dinámicas
comunicativas unilaterales a procesos de escucha recíproca como la consulta, el
diálogo, el discernimiento conjunto, la consulta, la toma de decisiones y la
rendición de cuentas. Estas dinámicas comunicativas, participativas y decisorias
construyen relaciones, permiten la participación de todo el pueblo de Dios,
ayudan a caminar juntos y permiten que la sinodalidad sea una experiencia vital.

La inclusión de todos los perfiles
del Pueblo de DiosB

La escucha moldea la identidad de las personas que se ponen en camino, porque
saben que son llamadas, amadas y enviadas. 

 Se puede encontrar una descripción de estos métodos en la última parte del documento EQUIPO
SINODAL DE LA CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA, Notas para un discernimiento eclesial sobre la
misión en un ambiente sinodal (folleto n. 2).

6 14



La renovación exige crear mecanismos que garanticen la representación de los
grupos habitualmente excluidos. Esto implica adaptar los horarios, las
metodologías y los lenguajes para que todos puedan participar. 

Especialmente importante es la revisión de estatutos de manera que el modo de
elegir los componentes de un determinado Consejo propicie la pluralidad, la
adecuada proporción de los diversos ministerios y la inclusión de los que
habitualmente han estado menos presentes. “Cuando no esté prevista la
elección, deberá realizarse una consulta sinodal que exprese lo más posible la
realidad de la comunidad o de la Iglesia local, y la autoridad deberá hacer el
nombramiento en función de sus resultados” (DF 105).

Resulta particularmente importante, que en los consejos de pastoral queden
integradas “personas bautizadas comprometidas con el testimonio de la fe en
las realidades ordinarias de la vida y en las dinámicas sociales, con una
reconocida disposición apostólica y misionera, y no sólo a personas dedicadas a
organizar la vida y los servicios dentro de la comunidad” (DF 106). También, en
algunos temas y en función de los diversos contextos, “puede ser oportuno
prever la participación de representantes de otras iglesias y comunidades
cristianas” (DF 106).

La tercera parte del Documento Final está dedicada a las tres prácticas,
íntimamente relacionadas, que sostienen la renovación de los órganos de
participación: el discernimiento eclesial, los procesos decisionales, y la cultura
de la transparencia, la rendición de cuentas y la evaluación. Dedicamos este
epígrafe a las dos primeras.

La corresponsabilidad real:
discernimiento y toma de decisiones C

La práctica del discernimiento comunitario no se improvisa, no brota de la nada.
Se construye teniendo claros los elementos necesarios que hacen efectiva la
escucha y el diálogo. El Documento Final del Sínodo enumera estos elementos
(Cf. DF 83): la presentación clara del objeto del discernimiento; la oración, la
escucha de la Palabra y la reflexión personal sobre el tema; la disposición interior
de libertad frente a los propios intereses y convicciones; la escucha respetuosa
del otro; la búsqueda del consenso más amplio posible; la formulación clara del
consenso alcanzado.

15



La renovación de los instrumentos debe ir encaminada a que la participación no
sea solo consultiva, sino corresponsable. Si bien el ministerio ordenado conserva
responsabilidades que le son propias, la toma de decisiones debe incorporar de
manera efectiva el discernimiento comunitario, que supone que la consulta al
pueblo cristiano va más allá de la consulta. Y esto aparece ya así definido en el
mismo Código de Derecho Canónico, donde la consulta va más allá de la
escucha. Quien consulta o acepta el consejo de un individuo o de una comunidad
se compromete mucho más, e incluso se vincula en la medida en que no puede
comportarse como si no hubiera solicitado su parecer. El Código establece las
condiciones de validez de la consulta individual y colectiva. Cuando un superior
necesita el parecer de un grupo de personas o de un colegio, debe convocarlo y
consultarlo según el derecho .7

Tanto en una consulta colectiva (Cf. CIC
127 §1) como en una individual (Cf. CIC 127
§2), el Código establece que “el Superior,
aunque no tenga ninguna obligación de
seguir ese parecer, aun unánime, no debe
sin embargo apartarse del dictamen,
sobre todo si es concorde, sin una razón
que, a su juicio, sea más poderosa” (CIC
127 §2,2). De esta norma se pueden
extraer dos enseñanzas importantes. Por
un lado, el superior que consulta sigue
siendo libre; por otro, no se apartará del
parecer sin una razón de peso. En
principio, el superior seguirá en la práctica
el parecer concorde de las personas que
ha consultado. No está jurídicamente
obligado a hacerlo, pero en general lo
hará. Si insiste en no seguir los pareceres
concordantes, su credibilidad se verá
seriamente   dañada   porque   tomará    su

 Cf. CIC 127 §1 y 166; ver también 167-173. El Directorio para los obispos Apostolorum succesores, en
relación al consejo presbiteral establece: “el obispo no se ha de alejar de la opinión concorde de los
consejeros sin una seria motivación, que debe sopesar según su prudente juicio” (n. 182).

7

16

La práctica del
discernimiento
comunitario no
se improvisa, no
brota de la nada.
Se construye
teniendo claros
los elementos
necesarios que
hacen efectiva la
escucha y el
diálogo.

decisión de manera aislada del grupo o de los individuos de los que es
responsable y que están, en cierto modo, ligados a él, como él a ellos. Esto
supone asumir de verdad lo que el Documento Final afirma: que una oposición
entre consulta y deliberación es inadecuada. Y que es oportuna “una revisión de
las normas canónicas en clave sinodal, que aclare tanto la distinción como la
articulación entre consultivo y deliberativo, e ilumine las responsabilidades de
quienes, según sus diversas funciones, participan en los procesos decisionales”
(DF 92).



La atención a la transparencia, la
rendición de cuentas y la evaluaciónD

El proceso decisional no concluye con la toma de decisiones. Esta debe ir
acompañada y seguida de prácticas de rendición de cuentas y evaluación, en un
espíritu de transparencia inspirado en criterios evangélicos.

La actitud de transparencia constituye un guardián de la confianza y credibilidad
de las que una Iglesia sinodal, atenta a las relaciones, no puede prescindir. La
transparencia y la responsabilidad deben exigirse a todos los niveles: en lo que
tiene que ver con las finanzas y a la acción pastoral (en lo que concierne al estilo
de vida de los pastores, a la implantación de planes pastorales, a los métodos de
evangelización y al modo en que la Iglesia respeta la dignidad de las personas...)

Por otra parte, si la Iglesia sinodal quiere ser acogedora, la rendición de cuentas
debe convertirse en una práctica habitual a todos los niveles.

Igualmente necesarias son las estructuras y formas de evaluación periódica del
modo en que se ejercen las responsabilidades ministeriales de todo tipo, así
como los procesos relacionados con los organismos de participación. La
evaluación no constituye un juicio sobre las personas, sino que está destinada a
poner de relieve los aspectos positivos y las áreas de posible mejora en la
actuación de la Iglesia y, especialmente, de quienes tienen responsabilidades
ministeriales diversas en ella. Además, nos ayuda a aprender de la experiencia, a
recalibrar nuestros planes de acción y a permanecer atentos siempre a la voz del
Espíritu Santo, mirando siempre a lo que tiene que ver con el cumplimiento de
nuestra misión evangelizadora.

17



La sensibilidad misioneraE
La participación renovada ha de tener una marcada orientación misionera. Ha de
permitir que la Iglesia escuche la voz de quienes están dentro y fuera. La misión
exige procesos participativos que lleguen a los lugares donde la Iglesia no
siempre está presente.

La participación fortalece la misión porque genera una comunidad más
corresponsable, más generosa y más capaz de anunciar el Evangelio con
coherencia y creatividad.

Pero debe incorporar a quienes más sufren, porque en ellos se revela de modo
privilegiado la presencia de Cristo. Necesitamos implementar instrumentos
específicos de escucha y acompañamiento necesarios para que los pobres no
queden fuera del discernimiento eclesial.

Comprometerse con procesos de toma de decisiones basados en el
discernimiento eclesial y asumir una cultura de la transparencia, de la rendición
de cuentas y de la evaluación requiere una formación adecuada que no sea solo
técnica, sino capaz de explorar sus fundamentos teológicos, bíblicos y
espirituales. Todos los bautizados tienen necesidad de esta formación para el
testimonio, la misión, la santidad y el servicio, que pone en relieve la
corresponsabilidad. Esto adquiere formas particulares para quienes ocupan
puestos de responsabilidad o están al servicio del discernimiento eclesial.

La formación continuaF

Todo instrumento renovado debe ir acompañado de formación bíblica, teológica,
pastoral y metodológica que permita comprender y ejercer la sinodalidad. Sin la
formación adecuada de quienes las sostienen, las estructuras corren el riesgo de
vaciarse de sentido.

18



La renovación de los instrumentos de participación no es un objetivo
administrativo, sino un proceso espiritual de conversión. Implica cultivar la
escucha, promover la corresponsabilidad, incluir todas las voces, valorar los
diversos carismas y orientar la Iglesia hacia una misión compartida. La sinodalidad
es un camino que se construye paso a paso, con paciencia y valentía, sostenido
por la esperanza de que el Espíritu Santo sigue guiando a la Iglesia en medio de
los desafíos del mundo actual: y la guía haciéndose presente en cada uno de sus
miembros y dando alma a cada una de sus instituciones y mediaciones.

CONCLUSIÓN:
HACIA UNA IGLESIA
VERDADERAMENTE
SINODAL

5

La renovación integral de los instrumentos de participación nos permitirá caminar
hacia la edificación de una Iglesia más abierta, más dialogante, más cercana a las
personas y más fiel al mandato evangélico y a la misión que le ha sido confiada.
Una Iglesia en la que cada bautizado pueda prestar su voz al Espíritu, que habla a
los demás, y su compromiso para construir corresponsablemente el Reino de
Dios.

Agradecemos a JUAN IGNACIO DAMAS LÓPEZ 
la colaboración para la elaboración de este documento 19



PARA LA
REFLEXION

01. Las personas que forman parte de tu comunidad ¿tienen
sentido de pertenencia?

¿Tenemos conciencia de pertenencia a la comunidad o
vivimos una fe individualista?

02. ¿Qué pasos hay que dar para que sea espacio de
participación real?
¿Se toman las decisiones en común?
¿Qué hacer para crecer en participación?

Partiendo de la realidad concreta de tu parroquia:

03. ¿Cómo están funcionando los lugares sinodales, como los
consejos?

04. ¿Facilitan la escucha y la participación de todos? ¿Se toman
las decisiones en común?
¿Qué pasos podemos dar para que realmente sea un
espacio de escucha y participación real?

Las estructuras de participación de nuestros consejos:

20


