
HACIA UNA
ESPIRITUALIDAD
SINODAL

3

Equipo sinodal de la Conferencia Episcopal Española



Introducción

El horizonte ante el que nos pone el sínodo

Notas de la espiritualidad de caminar juntos

La Eucaristía fuente de comunión y de unidad

Concluyendo

Para reflexionar

ÍN
D
IC

E 1

2

4

6

7

9

10

11

13

16

17

19

20

Anhelo de conversión

La conversación en el Espíritu: más que

un método

Una espiritualidad de la escucha

Una espiritualidad de encarnación

El discernimiento eclesial

Una espiritualidad que sana y fortalece

los vínculos

María, modelo de espiritualidad sinodal



INTRODUCCIÓN

El sínodo sobre la sinodalidad es un gran legado del Papa Francisco, que impulsa a
la Iglesia del futuro a seguir el camino de la sinodalidad. En el contexto actual,
advertimos el aislamiento y el debilitamiento de los vínculos en nuestras sociedades
(Cf. EG 66-67) y la pérdida de relevancia de la fe en la vida cotidiana, incluso entre
los cristianos, provocados por el individualismo y la secularización (Cf. EG 64.69). La
invitación del sínodo a caminar juntos, a escucharnos y a escuchar al Espíritu es una
llamada a ser una Iglesia más espiritual y comunitaria. Guiada por el Espíritu,
fortalece sus vínculos, se robustece como comunidad y contribuye a una fraternidad
universal.

1

La acción pastoral debe mostrar mejor todavía que la
relación con nuestro Padre exige y alienta una

comunión que sane, promueva y afiance los vínculos
interpersonales. 

EG 67



EL HORIZONTE ANTE EL QUE
NOS PONE EL SINODO

El sínodo es un acontecimiento del Espíritu Santo y ha puesto en movimiento a
la Iglesia, a una Iglesia que se abre a la escucha del Espíritu con la finalidad de
dejarse conducir dócilmente por él. Tres palabras han acompañado el sínodo
desde su inicio: participación, que se ha buscado que sea lo más amplia
posible; comunión, que nos enraíza en el corazón de la Trinidad y renueva
nuestras relaciones; y misión que, inspirada por el Espíritu Santo, nos lleva a
dar las respuestas que el mundo necesita hoy. 

2

La invitación a ‘caminar juntos’ conducidos por el Espíritu, haciéndonos
corresponsables de la marcha de la Iglesia, viene a exigir de los bautizados
ponerse en movimiento y entrar en un proceso de conversión. No podemos ser
cristianos pasivos ni continuar con el piloto automático cuando a nuestro
alrededor se producen tantos cambios. No podemos continuar actuando como
siempre y esperar resultados distintos. La conversión que se nos pide y a la que
debemos disponernos se juega la credibilidad de la Iglesia y abarca varios
ámbitos: 

Una conversión de las relaciones 
entre hombres y mujeres, con los niños, con los jóvenes, con los
mayores y con las personas discapacitadas, excluidas o
marginadas. Pide especialmente una conversión de las
relaciones entre los diferentes carismas y ministerios dentro de la
Iglesia.

Una conversión de los procesos decisionales
en una “corresponsabilidad diferenciada” en la que se busca la
mayor participación de todos: los laicos son protagonistas, los
pastores dependen de su activismo e implicación, y las mujeres,
en particular, son promovidas y se les confía una mayor
responsabilidad. Con ello se pretende el fortalecimiento de la
comunión para la renovación de la misión. No se elimina la
autoridad en la toma de decisiones, simplemente se propone un
liderazgo colaborativo entre el pastor y sus fieles  y se pide que
la autoridad no sea arbitraria, sino que sea desde la escucha, el
diálogo, la transparencia, la rendición de cuentas y la evaluación.  

1

1 Cf. E. ANN ALLEN, León XIV. Ciudadano del mundo, misionero del siglo XXI, Debate 2025.



EL HORIZONTE ANTE EL QUE
NOS PONE EL SINODO

Para todo ello es necesario la formación de discípulos misioneros, comenzando
con la iniciación cristiana y teniendo como meta la conformación con Cristo,
convertirnos en “otro Cristo” (alter Christus). Todo este proceso abierto en la
Iglesia viene a configurar una espiritualidad sinodal que modela nuestra vida
cristiana por dentro y por fuera. 

3

Una conversión de los vínculos
que “invita a cada persona a ampliar el espacio de su corazón, el
primer "lugar" donde resuenan todas nuestras relaciones,
enraizadas en la relación personal de cada uno con Cristo Jesús
y su Iglesia” (DF110). Los grandes cambios que se han
producido en el modo de vida en nuestras sociedades, en los
vínculos territoriales, los fenómenos migratorios, o la cultura
digital han cambiado el significado de los lugares y las
pertenencias, y constituyen una llamada a renovar en clave
sinodal los vínculos de pertenencia y los lugares eclesiales,
reconstruir nuestra vida comunitaria, a hacer de la Iglesia un
hogar que “evoca posibilidades de acogida, hospitalidad e
inclusión” en que cada uno pone al servicio de los demás el don
que ha recibido. 



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

“Espiritualidad” es una palabra que se ha usado de modos muy distintos a lo
largo de la historia. Para nuestros efectos podemos comprenderla como una
configuración interior y personal fruto de la acción del Espíritu, común con
otras personas que, en el caso de las espiritualidades cristianas, orienta hacia
un modo específico de seguimiento de Cristo, que se manifiesta en la Iglesia,
en la sociedad y busca adaptarse a las distintas condiciones históricas. Si la
espiritualidad es verdadera, no es más que un punto de referencia desde el que
es vivida la totalidad del Evangelio. En nuestro caso es el modo de ‘caminar
juntos’ al que nos invita la Iglesia. El documento final del Sínodo nos alerta de
que “nadie puede recorrer solo un camino de auténtica espiritualidad.
Necesitamos acompañamiento y apoyo, incluida la formación y la dirección
espiritual, como individuos y como comunidad” (DF 43).

4

Tradicionalmente se ha incluido en la espiritualidad una parte más activa y otra
más pasiva, la ascética y la mística. La primera se ocupa más de las
disposiciones interiores de las personas que se abren a la acción del Espíritu y
la segunda, más de esta acción del Espíritu en nosotros y de la unión con Dios.
El camino sinodal nos ha mostrado tanto algunos modos de disponernos a la
acción del Espíritu como de vivir conducidos por él, participando de la
comunión Trinitaria en que nos ha introducido el Resucitado. 

Ya en el primer documento preparatorio del sínodo se nos anunciaba que “a
medida que los aspectos de una espiritualidad sinodal se nos presentan,
podemos llegar a descubrir en ella los modos en que el Espíritu Santo ilumina
la vida de la Iglesia, atrayendo a cada uno a un amor más profundo por Cristo y
moviéndonos a desear una comunión, una participación y una misión cada vez
mayor.2

2 XVI ASAMBLEA DEL SÍNODO DE LOS OBISPOS, Por una Iglesia sinodal: comunión, participación y misión. Documento Preparatorio, n° 1



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

¿Cuáles son esas disposiciones interiores que nos abren a la acción del Espíritu
en nuestro caminar juntos como Iglesia?  El primer paso necesario es tener fe
en la acción del Espíritu: 

5

No partimos de cero. Hay testigos que nos pueden inspirar: no son pocas las
personas que más vivamente han participado en distintas etapas del proceso
sinodal y han vivido el proceso de conversión personal al que invita el
documento final del Sínodo. Por otra parte, el horizonte que nos ofrece una
Iglesia sinodal provoca en nosotros un anhelo de conversión; y si acogemos las
propuestas del sínodo, y comenzamos realmente a caminar juntos al modo en
que somos invitados, se irá configurando en nosotros la espiritualidad sinodal.
Y esta espiritualidad no puede ser sino contracultural.

“si realmente creemos en la libre y generosa acción del
Espíritu, ¡cuántas cosas podemos aprender unos de

otros! No se trata sólo de recibir información sobre los
demás para conocerlos mejor, sino de recoger lo que el

Espíritu ha sembrado en ellos como un don también
para nosotros (…) A través de un intercambio de

dones, el Espíritu puede llevarnos cada vez más a la
verdad y al bien”.

EG 246

Para abordar las notas de esta espiritualidad comenzaremos por el anhelo de
conversión; en segundo lugar, nos referiremos a la conversación en el Espíritu;
en tercer lugar, la escucha, pues no hay sinodalidad sin ella; a continuación
nos referimos a la espiritualidad sinodal como una espiritualidad de
encarnación; acto seguido, al discernimiento eclesial, necesario en ese proceso
de acoger y encarnar los dones del Espíritu; acabaremos mostrando cómo esta
espiritualidad fortalece los vínculos y cómo la Madre de Jesús es modelo de
espiritualidad sinodal. 



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

6

Los dones sinodales “presuponen nuestro anhelo de conversión; un deseo de dejar
atrás nuestros propios prejuicios y formas de ver las cosas para dejar que Dios entre en
nuestras vidas, en nuestras comunidades y nos enseñe nuevamente las realidades del
Reino de Dios; de abrir nuestros ojos para ver de nuevo el mundo en el que vivimos,
con su dolor y su belleza, su pérdida y su esperanza; de abrir nuestros corazones para
ver a Cristo en medio de nuestras realidades y volver a escuchar su voz: “ven a
seguirme”.3

Anhelo de conversión

Jesús nos dejó una enseñanza para hacer real nuestra acogida de “todos, todos,
todos”: comenzar por incluir al pobre o al marginado que tenemos cerca; “cuando
ofrezcas una comida o una cena, no invites a tus amigos o hermanos o parientes o a
los vecinos ricos; porque ellos a su vez te invitarán y quedarás pagado. Cuando des un
banquete, invita a pobres, mancos, cojos y ciegos. Dichoso tú, porque ellos no pueden
pagarte; pero te pagarán cuando resuciten los justos (Lc 13, 12-14)”4

El Documento Final invitaba a una conversión de las relaciones, de los procesos y de
los vínculos. En su saludo final, el papa Francisco evocaba “la visión del profeta Isaías
[que] nos invita a imaginar como un banquete preparado por Dios para todos los
pueblos. Todos, con la esperanza de que no falte ninguno. ¡Todos, todos, todos! Que
nadie quede fuera, todos. Y la palabra clave es esta: la armonía. Lo que hace el Espíritu
Santo, su primera manifestación fuerte en la mañana de Pentecostés, es armonizar
todas las diferencias, todos los idiomas… Armonía.” 

El “todos, todos, todos” vivido en armonía es una preciosa meta, pero acoger esta
gracia es exigente. Vivirla requiere un proceso de conversión de nuestro
individualismo, de salir de “solo los míos”, de nuestro tribalismo, de nuestra cerrazón
prejuiciosa, y de tantos modos de vivir tan asentados culturalmente en nosotros.
Reconocía el papa Francisco que la experiencia sinodal “nos da la valentía de
testimoniar que es posible caminar juntos en la diversidad, sin condenarnos el uno al
otro.”  

La espiritualidad sinodal “exige también ascesis, humildad, paciencia y disponibilidad
para perdonar y ser perdonado. Acoge con gratitud y humildad la variedad de dones y
tareas distribuidos por el Espíritu Santo para el servicio del único Señor (cf. 1 Co 12,4-
5). Lo hace sin ambiciones ni envidias, ni deseos de dominio o control, cultivando los
mismos sentimientos de Cristo Jesús, que ‘se despojó de sí mismo asumiendo la
condición de siervo’ (Flp 2,7).” (DF 43). 

3  Subgrupo de espiritualidad de la sinodalidad de la Comisión de Espiritualidad de la Secretaría del Sínodo, Hacia una espiritualidad para la sinodalidad, p. 42,

(cursivas añadidas) en: https://www.synod.va/content/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf

4 Cf. LEÓN XIV, Ex. Ap. Dilexi te (4-10-2025)



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

7

“El proceso sinodal interpela a todos los bautizados sin excepción: Todo el
Pueblo de Dios es sujeto del anuncio del Evangelio. En él, todo bautizado es
convocado para ser protagonista de la misión, porque todos somos discípulos
misioneros (CTI, n. 53)” (DF 4). Todos estamos invitados a participar en la vida
de la Iglesia. “Estamos unidos en el único Bautismo, del que brota la identidad
del Pueblo de Dios y el dinamismo de la comunión, la participación y la misión”
(DF 138). Reconocemos en nuestro bautismo la más alta dignidad, “ser hijos de
Dios, es decir, partícipes de la relación de Jesús con el Padre en el Espíritu” (DF
21). Todos los creyentes tenemos un instinto para la verdad del Evangelio, el
sensus fidei, cuyo ejercicio no debe confundirse con la opinión pública (Cf. DF
22). El mismo bautismo nos concede a todos igual dignidad. 

La conversión en el Espíritu: mas que un método5

El método asumido por el sínodo para el discernimiento
comunitario ha sido la conversación en el Espíritu, que
se ha mostrado fecundo: “ha provocado alegría,
asombro y gratitud y se ha experimentado como un
camino de renovación que transforma a las personas, a
los grupos y a la Iglesia” (DF 45). De hecho, más que un
método es una escuela espiritual para escuchar lo que
el Espíritu dice a la Iglesia, que facilita la participación
de todos evitando la polarización, fortalece la comunión
y con el discernimiento renueva la misión. Se ha
mostrado en el caminar juntos que la conversación en el
Espíritu ayuda a curar y reconstruir vínculos entre
quienes participan.

La espiritualidad sinodal, como la conversación en el Espíritu, requiere
“escucha de la Palabra de Dios, contemplación, silencio y conversión del
corazón” (DF 43). Si falta la profundidad espiritual personal y comunitaria, la
sinodalidad se reduce a un expediente organizativo” (DF 44). Sólo “el corazón
hace posible cualquier vínculo auténtico, porque una relación que no se
construye con el corazón es incapaz de superar la fragmentación del
individualismo (DN 17)” (DF 51). 

5 Se pueden encontrar más elementos de la espiritualidad y de las necesarias disposiciones interiores para la conversación en el Espíritu en: GUERRERO ALVES,
Juan Antonio y MARTÍN LÓPEZ, Oscar, Conversación espiritual, discernimiento y sinodalidad, Sal Terrae, Maliaño 2023. 

EL MISMO
BAUTISMO NOS

CONCEDE A
TODOS IGUAL

DIGNIDAD



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

8

“Conversar en el Espíritu significa vivir la experiencia de compartir a la luz de la
fe y en la búsqueda de la voluntad de Dios, en un clima auténticamente
evangélico en el que el Espíritu Santo puede hacer oír su voz inconfundible.”
(DF 45). Conversar en el Espíritu es un ejercicio espiritual, que nos exige
profundidad; es decir, buscar la voz del Espíritu y liberarnos de las voces
mudas de nuestra cultura: slogans ideológicos, argumentarios interesados de
partidos o los intereses de los medios de comunicación que seguimos.
Conversar en el Espíritu es un ejercicio continuo de salida de nosotros mismos,
una forma despojada de compartir, que deja el ego de lado, y no busca tanto
expresar lo propio y promover los intereses personales o grupales cuanto lo
que inspira el Espíritu para el bien común; y un modo de escuchar, activo y
vulnerable, que ayuda a discernir en común y acoger los dones y llamadas del
Espíritu. La conversación es algo más que un mero diálogo, pues genera un
modo de vida compartido y un ‘nosotros’ abierto, que “no puede limitarse a
cuidar las relaciones entre las personas que ya están en sintonía, sino que debe
favorecer el encuentro con cada hombre y cada mujer” (DF 110). “Por eso
puede decirse que en la conversación está en juego la conversión” (DF 45). 

La conversión en el Espíritu: mas que un método

La gracia que recibimos se nos da tanto personalmente para contribuir con
humildad a la comunidad al compartirla, como a través de la escucha de los
demás en sus aportaciones, fruto de su propia acogida del Espíritu (Cf. DF 44).
Sólo reconociendo la primacía de la gracia se renueva la comunidad cristiana.

Al mismo tiempo, conviene subrayar que es una “herramienta” y, como tal,
tiene “limitaciones” (DF 45). Por eso, se dice en el sínodo que “en la Iglesia
existe una gran variedad de enfoques del discernimiento y de metodologías
establecidas. Esta variedad es una riqueza: con las oportunas adaptaciones a
los distintos contextos, la pluralidad de enfoques puede resultar fecunda” (DF
86).6

6 Se puede encontrar una descripción de estos métodos en la última parte del documento EQUIPO SINODAL DE LA CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA,

Notas para un discernimiento eclesial sobre la misión en un ambiente sinodal (folleto n. 2).



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

9

El sínodo ha puesto a la Iglesia en “modo escucha”. Escuchar es esencial en el
proceso sinodal en todos sus estadios, escuchar al Espíritu, escuchar en la
conversación en el Espíritu, escuchar al niño, al joven, al anciano, al pobre, al
marginado, a hermanos de otras confesiones o de otras religiones. Escuchar es
una actividad contracultural que pide ralentizar nuestras vidas aceleradas y
ejercitar la paciencia. Especialmente cuando se trata del pobre, del marginado
o del excluido, que además exigen entrar en otros lenguajes. La pasividad de la
paciencia es, para Byung Chul Han, la primera máxima de la escucha. Quedar a
merced es otra máxima de la ética de la escucha, pues en la escucha el oyente
se pone a merced del otro sin reservas. 

Una espiritualidad de la escucha

Con frecuencia en discusiones polarizadas no hay
escucha, pues se trata de una escucha blindada,
desde el prejuicio, que no espera nada del otro, que en
el fondo no le deja expresarse. En esas condiciones,
nos dice el Evangelio, Jesús no pudo hacer ningún
milagro (Cf. Mc 6, 1-6). Tampoco es escucha una
escucha a la defensiva, que prepara la respuesta
mientras el otro habla, para rebatirlo; esta escucha
tampoco espera nada del otro, solo busca la
afirmación de uno mismo. La escucha a la que nos  
invita el proceso sinodal es una  escucha activa, atenta

SUPONE QUE
EL OTRO, QUE

TAMBIÉN ES
OYENTE DEL

ESPÍRITU,
TIENE ALGO
QUE DECIR

y paciente, que escucha no sólo lo que el otro dice sino lo que quiere decir,
una escucha que no juzga, que se realiza con un respeto reverencial porque
supone que el otro, que también es oyente del Espíritu, tiene algo que decir. Y
si miramos el modo como escucha Jesús, además de activa y pacientemente,
escucha de un modo vulnerable, es decir, que lo que escucha le puede
remover por dentro, cambiar sus planes, sus visiones, un ejemplo es el de la
mujer cananea (Mt 15, 21-28) o tantos otros que le removieron las entrañas y
que le hacían afirmar su sorpresa de ver tanta fe en personas que
probablemente no sabían expresarlo bien.



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

10

Son muchas las propuestas que han salido de este proceso de escucha del
Espíritu en asambleas, reuniones sinodales, etc. En su saludo final en la
clausura de la segunda sesión del sínodo, el papa Francisco afirmaba que “la
Iglesia sinodal para la misión, ahora necesita que las palabras compartidas
vayan acompañadas por hechos. No sólo soñar con la paz sino
comprometernos con todas nuestras fuerzas para que, quizá sin hablar tanto
de sinodalidad, la paz se realice por medio de procesos de escucha, diálogo y
reconciliación”. 

Una espiritualidad de encarnación

Se nos propone una espiritualidad de encarnación, de poner en práctica lo que
hemos sentido como inspiración del Espíritu. Esto, como más adelante
veremos, es la tarea del discernimiento. El papa Francisco nos prevenía de dos
males que acompañan a la mundanidad espiritual, que también los podemos
leer como frenos para la encarnación del don del Espíritu: uno es “la
fascinación del gnosticismo, una fe encerrada en el subjetivismo, donde sólo
interesa una determinada experiencia o una serie de razonamientos y
conocimientos que supuestamente reconfortan e iluminan, pero en definitiva el
sujeto queda clausurado en la inmanencia de su propia razón o de sus
sentimientos” de modo que lo experimentado no se concreta en la realidad. El
otro es “el neopelagianismo autorreferencial y prometeico de quienes en el
fondo sólo confían en sus propias fuerzas y se sienten superiores a otros por
cumplir determinadas normas o por ser inquebrantablemente fieles a cierto
estilo católico propio del pasado” (EG n. 94) este prescinde o se desconecta de
lo inspirado por el Espíritu. A estos males podríamos añadir el fariseísmo que
hace apaños de fachada, para adecuarse a expectativas externas y construir
una imagen devota, pero también cortocircuita la encarnación del don, que ni
toca el propio corazón ni transforma la realidad. Y el inmovilismo de quien
promueve que “todo cambie para que todo siga igual” (El Gatopardo).

Cuando nos reunimos para conversar en el Espíritu y discernir juntos se
constituye y se fortalece un nosotros. Pero cuando llega la hora de encarnar en
la realidad la voluntad divina que hemos encontrado, si queremos construir
sobre roca (Mt 7, 21-27), cada uno y cada una ha de acoger personalmente lo
decidido y unirse a los demás para contribuir a su puesta en práctica.



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

11

La Iglesia sinodal es una Iglesia que discierne .  Y lo ha sido desde sus comienzos. Un
primer ejemplo de discernimiento eclesial lo encontramos en la primera Iglesia,
cuando tuvo que enfrentar la difícil situación de si acoger a los paganos incircuncisos
en su seno (Cf. Hch 15, 1-35). El discernimiento eclesial se nos presenta también en
nuestros días como una necesidad en todos los ámbitos de la Iglesia y “es a la vez
condición y expresión privilegiada de la sinodalidad, en la que se viven juntos
comunión, misión y participación” (DF 82). Es un recurso esencial en todos los
órganos de participación en la Iglesia sinodal. 

7

El discernimiento eclesial

“La práctica del discernimiento permite responder a los desafíos y oportunidades
presentados a la vida de la Iglesia” (DF 11). Esto no se dará sin oración, sin cercanía a
la Palabra de Dios, sin discernimiento personal y sin “aprender unos de otros y
reconocer que el Espíritu Santo actúa en todos los fieles” (DF 14). El discernimiento
eclesial será más rico cuanto más se escuche a todos; “por eso es esencial promover
una amplia participación en los procesos de discernimiento, cuidando especialmente
la implicación de quienes se encuentran en los márgenes de la comunidad cristiana y
de la sociedad” (DF 82).

El documento final del sínodo reconoce algunas dificultades experimentadas en el
proceso sinodal, como el cansancio, la resistencia al cambio o la tentación de hacer
que las propias ideas prevalezcan sobre la escucha de la Palabra de Dios y la práctica
del discernimiento (Cf. DF 6). Esto nos llama la atención sobre disposiciones
necesarias en los procesos de discernimiento eclesial, sin las cuales, en lugar de
dejarnos conducir por el Espíritu simplemente nos repetimos a nosotros mismos y
convertimos el caminar juntos en estériles reuniones y convenciones sin Espíritu.

El Espíritu que nos conduce como Iglesia es el mismo que condujo a Jesús a lo largo
de su vida entre nosotros y el que ha conducido a la Iglesia desde la Resurrección del
Señor. Para distinguir cuál es la voluntad de Dios, lo bueno, lo que le agrada, san Pablo
nos recomienda no acomodarnos al mundo sino transformarnos por la renovación de
la mente (Rm 12, 2); discernir es entrar en sintonía con la encarnación del Verbo, es
tener los mismos sentimientos que Cristo Jesús (Fil 2, 5) o la mente de Cristo (1 Cor
2,16) . Ser Iglesia que discierne requiere de nosotros una conversión profunda, la
flexibilidad de acoger el don y las sorpresas del Espíritu y, conducidos por el mismo
Espíritu, ponerlo en práctica para que dé su fruto.

8

7 Cf. DF 81-86 y EQUIPO SINODAL DE LA CONFERENCIA EPISCOPAL ESPAÑOLA, Notas para un discernimiento eclesial sobre la misión en un ambiente sinodal

(folleto n. 2).

8 Para un planteamiento más ignaciano del discernimiento se puede ver: GUERRRERO ALVES, Juan Antonio, Aprender a Sentir en Cristo. Aplicar hoy las reglas

ignacianas, Sal Terrae, Maliaño 2024.



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

12

Es importante eliminar de nosotros la soberbia (hybris) de creer que la Iglesia
sinodal comienza ahora con nosotros o que la voluntad de Dios se nos
comunica especialmente a nosotros en nuestras reuniones. Dios se ha
comunicado a través de su Palabra, que alcanza en Jesús la plenitud de la
revelación, esta es “el punto de partida y el criterio de todo discernimiento
eclesial” (DF 83); y se sigue comunicando a través de la liturgia, de la Tradición
viva de la Iglesia, del Magisterio, de la meditación personal y comunitaria de la
Palabra de Dios, de las prácticas de piedad popular, del clamor de los pobres,
de los acontecimientos de la historia humana, de elementos de la creación y de
la conciencia personal de cada uno (Cf. DF 83). Y Dios no ha prometido una luz
especial a las personas más inteligentes, o las que tienen mejor oratoria, o las
que son más persuasivas o las que mejor manejan las redes sociales o los
medios de comunicación. Más bien tiene una preferencia por los humildes.

El discernimiento eclesial

Siempre ayudará en los procesos de discernimiento
eclesial “crear un clima de confianza, transparencia y
responsabilidad” (DF 80); proporcionar una formación
no sólo técnica, sino una verdadera mistagogía,
especialmente para las personas llamadas a facilitar
los procesos de discernimiento; cultivar actitudes
interiores de “libertad interior, humildad, oración,
confianza mutua, apertura a la novedad y abandono a
la voluntad de Dios” (DF 82).

Discernir juntos configura un ‘nosotros’ que decide en una ‘corresponsabilidad
diferenciada’. Este nosotros “compromete la adhesión de todos, incluso
cuando la opinión de uno no haya sido aceptada” (DF 84). Es decir que las
decisiones de un discernimiento eclesial nos comprometen a cada uno a
ponerlas en práctica asumiéndolas personalmente. De otro modo
interrumpiríamos el proceso encarnatorio de la gracia recibida. También los
discernimientos eclesiales requieren un tiempo posterior de acogida en la
comunidad, de confirmación o verificación.

DISCERNIR
JUNTOS

CONFIGURA
UN

‘NOSOTROS’



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

13

La conversión de los vínculos y el fortalecimiento de estos ha venido
apareciendo a lo largo de estas páginas. Este ha sido un tema muy querido del
papa Francisco al que ha sido especialmente sensible. Merece que nos
detengamos para buscar cómo podemos ayudarnos en esta necesaria tarea. 

Una espiritualidad que sana y fortalece los vínculos

“El misterio mismo de la Trinidad nos recuerda que fuimos hechos a imagen de
esa comunión divina, por lo cual no podemos realizarnos ni salvarnos solos”
(EG 178). Nuestro caminar juntos implica un modo de relacionarnos que supere
el individualismo, que nos haga dejar de estar encorvados sobre nosotros
mismos (Lc 13, 11-13), poder mirar al cielo para acoger sus dones y abrirnos a
la gran diversidad que constituye la Iglesia y la familia humana con un espíritu
de acogida. El modo sinodal de vivir las relaciones pide que cada uno sea
reconocido en una comunidad concreta, y llama al cuidado mutuo, a la
interdependencia y la corresponsabilidad por el bien común. De este modo
desafía “el aislamiento de las personas y el individualismo cultural” y un
comunitarismo social exagerado que “asfixia a las personas y no les permite ser
sujetos de su propio desarrollo” (DF 48). 

Pero no debemos cantar victoria demasiado pronto, hemos de discernir el
“nosotros” que constituimos. Desde diversos ángulos se viene constatando
desde hace décadas un retorno de la tribu, o la formación de comunidades
cerradas, incluso destructivas, formadas en torno a un enemigo común,
generalmente demonizado; los movimientos digitales de odio y destrucción
también generan un nosotros y un ellos, o comunidades que asfixian a las
personas impidiendo su desarrollo, para no hablar de clubes y comunidades
exclusivistas. En lugar de estar vinculados estamos conectados. En Fratelli Tutti
ya señalaba el papa Francisco que “nos hemos empachado de conexiones y
hemos perdido el sabor de la fraternidad. Hemos buscado el resultado rápido y
seguro y nos vemos abrumados por la impaciencia y la ansiedad presos de la
virtualidad. Hemos perdido el gusto y el sabor de la realidad” (FT 33).
Precisamente el individualismo y el narcisismo cultural han dado lugar a esas
formas reactivas de vinculación que no son las que genera la sinodalidad bien
vivida, pero pueden ser una tentación.



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

14

El tiempo presente presenta algunos desafíos, los vínculos territoriales
cambian de significado, especialmente para las parroquias o las diócesis; los
fenómenos migratorios desafían a las iglesias locales a ampliar el ‘nosotros’
con una apertura y acogida mayor; la cultura digital presenta sus desafíos y sus
oportunidades, el documento sinodal invita a aprovechar estas, buscando
modos de “crear lazos de pertenencia, promover el encuentro y el diálogo,
ofrecer formación entre iguales y desarrollar una forma sinodal de ser Iglesia”
(DF 113). 

Una espiritualidad que sana y fortalece los vínculos

Son muchos los vínculos que han de ser fortalecidos en el interior de las
Conferencias Episcopales, las Asambleas Eclesiales, las comunidades y las
parroquias. Necesitamos también abrir el corazón a establecer vínculos con
otros pueblos, culturas y religiones. Precisamente estos últimos, requieren un
fortalecimiento de los vínculos al interior de la Iglesia: 

“un pueblo dará fruto, y podrá engendrar el día de
mañana sólo en la medida que genere relaciones de

pertenencia entre sus miembros, que cree lazos de
integración entre las generaciones y las distintas
comunidades que la conforman; y también en la

medida que rompa los círculos que aturden los
sentidos alejándonos cada vez más los unos de los

otros”

 FT 53



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

15

La búsqueda de unos vínculos abiertos a la fraternidad universal, con otras
culturas y religiones, no quiere decir abdicar de ser comunidad creyente, no se
hace a costa de la propia fe o de la propia pertenencia, sino que es una rica
expresión del fundamento de estas: 

Una espiritualidad que sana y fortalece los vínculos

“no se trata de que todos seamos más light o de que
escondamos las convicciones propias que nos

apasionan para poder encontrarnos con otros que
piensan distinto. [...] Porque mientras más profunda,

sólida y rica es una identidad, más tendrá́ para
enriquecer a los otros con su aporte especifico». Los

creyentes nos vemos desafiados a volver a nuestras
fuentes para concentrarnos en lo esencial: la

adoración a Dios y el amor al prójimo, de manera que
algunos aspectos de nuestras doctrinas, fuera de su

contexto, no terminen alimentando formas de
desprecio, odio, xenofobia, negación del otro” 

FT 282

Unos vínculos sanos presuponen personas, no meros individuos; personas
capaces de soledad e interioridad para poder relacionarse. No pocas veces
serán necesarios la reconciliación y el perdón. El caminar juntos reclama una
“disciplina de éxodo”, pues no todos caminan a la misma velocidad;
necesitamos paciencia unos y empuje otros y sobrellevarnos mutuamente para
que no se rompa el pueblo que camina.  Vínculos sanos y fuertes invitan al
cuidado mutuo, a asumir “la actitud solidaria y atenta, la actitud de proximidad
del buen samaritano” (FT 79). La sobriedad y la frugalidad fortalecen los
vínculos, mientras que la opulencia y el lujo los debilita. Proponía el papa
Francisco el ejemplo de Carlos de Foucauld, que deseaba ser el hermano de
todos, hermano universal. Sólo identificándose con los últimos llegó a ser
hermano de todos (Cf. FT 287). 



NOTAS DE LA ESPIRITUALIDAD
DEL CAMINAR JUNTOS

16

La Madre de Dios sostiene y acompaña el camino sinodal del pueblo de Dios
(Cf. DF 17). María es maestra en el arte de la escucha y de la obediencia a Dios.
En su apertura a lo que Dios quiere, María es imagen de la Iglesia. Ella es
también mujer de oración, modelo de una Iglesia que ora, agradece y canta la
gloria de su Señor. María es también mujer sinodal porque con su vida nos
enseña que la Iglesia no es obra de nuestras manos sino de Dios: la Iglesia no
es el producto de lo que nosotros hacemos, de nuestros esfuerzos, sino un
organismo viviente que madura y crece de modo misterioso con la fuerza de la
gracia. María es una pobre del Señor, que sabe acoger todo de Él como un don
y una gracia. En su concepción virginal vemos el signo más elocuente del
primado de Dios en su fecundidad. También la Iglesia es fecunda si sabe poner
en el primer lugar la acción del Espíritu Santo en ella.

María, modelo de espiritualidad sinodal

El Documento final del Sínodo, cuando se ocupa de los fundamentos de la
sinodalidad, presenta a María como modelo y figura de una Iglesia sinodal y
misionera, porque ella “escucha, ora, medita, dialoga, acompaña, discierne y
actúa” (DF 29). La Madre de Dios nos enseña las actitudes fundamentales de
una Iglesia sinodal: “de ella aprendemos el arte de la escucha, la atención a la
voluntad de Dios, la obediencia a su Palabra, la capacidad de captar las
necesidades de los pobres, la valentía de ponerse en camino, el amor que
ayuda, el canto de alabanza y la exultación en el Espíritu” (DF 29). Cuando la
Iglesia prolonga en su vida estas actitudes, crece como Iglesia sinodal,
misionera y misericordiosa.

Para aprender a ser una iglesia sinodal hemos de elevar los ojos a María. Como
escribió Ivo de Chartres, “tal como es la madre de Cristo, así ha de ser la Iglesia”
(De Nativitate Domini; PL 162, 57OC).



LA EUCARISTIA FUENTE DE
COMUNIÓN Y DE UNIDAD

La espiritualidad sinodal es una espiritualidad eucarística, porque la Eucaristía
fortalece tanto nuestra relación personal con Dios como nuestro sentido
comunitario. La Iglesia, al reflexionar sobre lo que significa “caminar juntos”, ha
advertido la importancia y centralidad que debe tener la Eucaristía en la vida
del cristiano y de nuestras comunidades. Dice el Documento final: “El Pueblo
de Dios, en camino hacia el Reino, se alimenta continuamente de la Eucaristía,
fuente de comunión y de unidad” (DF 16).

17

La comunión tiene su fuente y culmen en la celebración de la Eucaristía (cf. DF
31). Como explica con claridad San Pablo: “porque el pan es uno, nosotros,
siendo muchos, formamos un solo cuerpo, pues todos comemos del mismo
pan” (1 Cor 10, 17). Alimentados por el Cuerpo eucarístico de Cristo, formamos
un solo Cuerpo, que es la Iglesia.

Cuando celebramos la Eucaristía y participamos en ella de una manera “plena,
consciente y activa” (SC 14), contando con la presencia de los diversos
ministerios y con la presidencia del obispo o el presbítero, “se hace visible la
comunidad cristiana, en la que se realiza una corresponsabilidad diferenciada
de todos para la misión” (DF 26). En el Documento final del Sínodo se subraya
que la Iglesia aprende de la Eucaristía a articular unidad y pluralidad, la unidad
de la celebración en la diversidad de vocaciones, carismas y ministerios (Cf. DF
26). 

Tiene una importancia especial la Eucaristía del domingo, que es “la primera y
fundamental forma de reunión y encuentro del Pueblo de Dios” (DF 26). Por
esta razón, el sínodo pide “redescubrir cómo la celebración dominical de la
Eucaristía forma a los cristianos” (DF 142). Y añade esta explicación:

“Para muchos fieles, la Eucaristía dominical es el único contacto
con la Iglesia: cuidar su celebración de la mejor manera, con

particular atención a la homilía y a la "participación activa" (SC
14) de todos, es decisivo para la sinodalidad. En la Misa, de hecho,

acontece como una gracia concedida desde lo alto, antes de ser el
resultado de nuestros propios esfuerzos: bajo la presidencia de uno

y gracias al ministerio de algunos, todos pueden participar en la
doble mesa de la Palabra y del Pan. El don de la comunión, de la

misión y de la participación -las tres piedras angulares de la
sinodalidad- se realiza y se renueva en cada Eucaristía”

DF 142



LA EUCARISTIA FUENTE DE
COMUNIÓN Y DE UNIDAD

Conviene tener muy presente esta afirmación: cuidar la celebración de la
Eucaristía dominical de la mejor manera es decisivo para la sinodalidad.

18

Además, de la Eucaristía brota el envío misionero. “La eucaristía es una gracia,
que renueva el don de la comunión y de la misión” (DF 56). La comunión es
para la misión y, por eso, una espiritualidad sinodal ha de ser también una
espiritualidad misionera, que impulse al anuncio del Evangelio. La liturgia no
puede ser un mero rito externo, sino que debe ser expresión de la vivencia de
la fe y conducir a un compromiso misionero. Por eso, la Iglesia, “mientras se
alimenta en la Eucaristía del Cuerpo y de la Sangre del Señor, sabe que no
puede olvidar a los pobres, a los últimos, a los excluidos, a los que no conocen
el amor y están sin esperanza, ni a los que no creen en Dios o no se reconocen
en ninguna religión instituida” (DF 153).



CONCLUYENDO

19

El caminar juntos “todos, todos, todos” tiene varios niveles o ámbitos: Uno es
construir la propia comunidad de pertenencia, otro es la relación entre las
distintas pertenencias, ministerios y carismas dentro de la Iglesia, un tercero es
la escucha e incorporación del pobre y del marginado, y, por último, la relación
de acogida y escucha de otras culturas, confesiones y religiones. Podemos
aprender de la comunidad de los doce que formó Jesús, como resto de Israel
para mostrar la vida de Dios en medio de su pueblo (Cf. Mc 3, 13-19; Mt 10). No
era una comunidad homogénea ni de amigos, era bien diversa, entre ellos
había pescadores, un maestro de la ley, un publicano colaborador con el
imperio invasor, y algún zelote, de aquellos que luchaban contra la fuerza
ocupante; además del traidor. Había unos con más relación con paganos y
otros más judaizantes. No faltaban motivos para estar enfrentados. Nos dice
Lucas que en la última cena,poco antes de abandonarle, aún discutían quién
era más importante (Cf. Lc 22, 24). Necesitaron perdón y reconciliación. No fue
una comunidad de relaciones fáciles, ni ejemplar ni idílica. No se construye una
comunidad con las fuerzas de la carne sino con las del Espíritu (Cf. Gal 5, 16-
26). En su misión fue prioritario expulsar demonios, curar toda enfermedad y
dolencia, y anunciar la buena noticia a los pobres y un estilo de vida pobre. En
su caminar fueron reconociendo la necesidad de acoger en su seno a los
paganos (Cf. Lc 15). Era una comunidad que “perseveraba en la oración con
María, la madre de Jesús” (Cf. Hech 1, 14) y que se reunía el primer día de la
semana para celebrar “la fracción del pan” (Cf. Hech 2, 42; 20, 7).

Esta es la invitación que nos queda a nosotros para caminar juntos: enviados
por Jesús en misión al mundo como él fue enviado por el Padre (Cf. Jn 17, 18)
en comunión entre nosotros y participando de la vida resucitada en la que él
nos ha introducido: “que todos sean uno, como tú, Padre, estás en mí y yo en ti.
Que ellos también sean uno en nosotros, para que el mundo crea que tú me
has enviado” (Jn 17, 21). 

Agradecemos a JUAN ANTONIO GUERRERO ALVES SJ 
la colaboración para la elaboración de este documento



PARA LA REFLEXIÓN

  ¿ESTAMOS CONVENCIDOS DE QUE NECESITAMOS
CONVERSIÓN?

1

    ¿QUÉ ACTITUDES Y LLAMADAS CONCRETAS, A NIVEL
PERSONAL, RECIBIMOS AL LEER EL TEXTO?

2

         ¿ESTAMOS ABIERTOS A LA HUMILDAD, LA PACIENCIA Y A
PEDIR PERDÓN?

3

      ¿CÓMO CONSTRUIR LA ARMONÍA PARA QUE NUESTRAS
COMUNIDADES SEAN UNA AUTÉNTICA “ORQUESTA” SIN QUE
FALTE NINGÚN “INSTRUMENTO”? ¿QUÉ MEDIDAS CONCRETAS
SE PUEDEN IMPLEMENTAR PARA QUE ESTO SUCEDA?

4

     ¿TENGO UNA ACTITUD DE “ESCUCHA VULNERABLE” Y
ESTOY DISPUESTO/A A ACOGER LO QUE VIENE DEL OTRO/A?

5

    ¿CÓMO CUIDAMOS, EN NUESTRAS COMUNIDADES, LA
EUCARISTÍA DEL DOMINGO? ALGUNAS ACCIONES CONCRETAS
PARA QUE LA CELEBRACIÓN DOMINICAL SEA FUENTE DE
COMUNIÓN Y DE PARTICIPACIÓN ACTIVA Y CONSCIENTE.

6

20


