
ÉCOLE DE SYNODALITÉ
UNE AUTRE MANIÈRE D’ÊTRE ÉGLISE

N° 03 – Juin-Juillet 2025
Bimensuel d’information en ligne  

de l’École de Synodalité de Dakar
Une autre manière d’être Église

Les Cahiers

Cathédrale

Cathédrale





La Figure 1agents pastoraux session annuelle décembre 2024

Diocèse de Nouakchott à sa tête Mgr Victor NDIONE réitère son infinie gratitude à l’école de synodalité de Dakar et à Sr Anne 

Béatrice pour l’invitation. 

La particularité de notre diocèse comme nous l’avions exposé l’année 2024 ; est le seul de la République Islamique Mauritanie. 

De ce fait ; il est très réduit en nombre de fidèles et une forte concentration dans les capitales. Tous étrangers, notre richesse est 

la diversité culturelle. Notre église locale vit déjà la synodalité comme nous le rappelle régulièrement Mgr Victor NDIONE : le vivre 

ensemble 

La Synodalité en actions concrète

1-Developper une Église inclusive et accueillante

1-1 Les agents pastoraux-Évêque, prêtres, religieux et religieuses

Les agents pastoraux issus de plusieurs congrégations et de continents en dit beaucoup. charisme, Ils témoignent de 

par leur présence à travers les œuvres caritatives, l’éducation etc. l’ amour de Dieu et de l’Eglise missionnaire à tous 

les êtres vivants. 

1-2 Les autres fidèles

Du coté des fidèles, c’est la même configuration : ce sont des personnes venues à la recherche du pain quotidien. 

Nouakchott qui est la capitale, renferme la quasi totalité des fidèles qui cependant est très mobile. Le petit reste 

constitue le noyau sur lequel le clergé organise les activités avec la grâce de l’Esprit Saint. Exemple du conseil pastoral 

paroissial initialement prévu pour les mouvements, groupe de prière etc. , est élargi aux présidents des communautés 

(associations des pays ou représentant de nationalité). Ils sont impliqués directement dans la gestion spirituelle, 

matérielle et financière ; les décisions à prendre et actions à mener telle : organisation d’évènements à savoir journée 

culturelle qui valorise la richesse des origines (repas, tenues, danses etc ..,); la kermesse annuelle qui est une journée 

d’échange et communion avec tous les mauritaniens.

DIOCESE DE NOUAKCHOTT

KONGO JOCELYNE DEUXIÈME PARTICIPATION 





1ER TEMPS : Reconnaître l’importance du cœur : 
Dieu nous aime tellement

L’Année Jubilaire et le Carême sont une invitation à nous mettre en route, 
à marcher vers la lumière du Christ, qui nous appelle à une vie renouvelée



Père d’infinie tendresse, En cette 

année jubilaire, nous faisons 

mémoire de Tes bienfaits et nous 

Te rendons grâce. En Ton Fils Jésus, 

le Christ, Tu nous rejoins dans nos 

joies et nos épreuves, et Tu nous 

appelles à être artisans de justice, 

de fraternité et de paix. Que Ton 

Esprit Saint abaisse nos résistances 

et nos peurs face à l’avenir. Qu’Il 

renouvelle en nous l’énergie de notre 

baptême, de notre confirmation et 

de l’eucharistie, qui nous unissent 

à Jésus, pour aimer comme Il aime. 

Qu’Il fasse de nous des disciples-

missionnaires de son Évangile, et 

des témoins de l’Espérance. Que 

Marie, Mère de Jésus et notre Mère, 

continue à nous accompagner dans 

notre mission. Amen. 

Dieu nous a aimés, « Dilexit nos », est le titre de la dernière 

encyclique du pape François, 

En même temps, le cœur est le lieu de la sincérité où l’on 

ne peut ni tromper ni dissimuler. Il renvoie généralement 

aux véritables intentions d’une personne, ce qu’elle pense, 

croit et veut vraiment, les “secrets” qu’elle ne dit à personne 

et, en fin de compte, sa vérité nue. Il s’agit de ce qui est 

authentique, réel, vraiment “à soi”, ce qui n’est ni apparence 

ni mensonge. (DN 5)

Prière : Seigneur, en ce temps de Carême, aide-nous à 

redécouvrir la profondeur de notre propre cœur. Libère-nous 

des distractions qui trompent Accorde-nous la tranquillité 

d’écouter profondément les murmures de nos âmes et les 

réalités authentiques des autres. Puissions-nous cultiver 

un esprit d’attention, permettant à la grâce d’adoucir nos 

cœurs et d’ouvrir nos yeux sur les besoins et les joies qui 

nous entourent. 

• Reconnaître la nécessité d’être en contact avec qui nous sommes vraiment. D’être en contact avec notre propre 

cœur. 

• Dans un moment de silence, nous vous invitons à regarder quelques images de cœurs, puis à dessiner votre propre 

cœur 

o Images du cœur 

o Dessiner ce qui est dans notre cœur 

PRIÈRE DU JUBILÉ 

Prenez maintenant le temps de contempler ce que 
vous avez dessiné. Que vois-tu ?



Seigneur, puissions-nous examiner honnêtement nos 

désirs, nos intentions et les véritables motivations 

derrière nos actions. Guide-nous pour discerner le 

chemin qui mène véritablement à l’épanouissement 

et à la paix. Délivre-nous de la tentation de porter des 

masques et de présenter un faux moi au monde. Aide-

nous à cultiver l’authenticité dans toutes nos relations, 

à parler avec honnêteté et amour et à vivre avec 

intégrité. Que nos cœurs soient des sources de vérité et 

de compassion.

En définitive, le Sacré-Cœur est le principe unificateur de 

la réalité, car « le Christ est le cœur du monde ; sa Pâque 

de mort et de résurrection est le centre de l’histoire qui, 

grâce à Lui, est histoire de salut ». Toutes les créatures 

« avancent, avec nous et par nous, jusqu’au terme 

commun qui est Dieu, dans une plénitude transcendante 

où le Christ ressuscité embrasse et illumine tout ». DN 

31.

Nous sommes maintenant invités à écouter le CŒUR 

du MONDE. 

• Cette fois-ci, il n’y aura pas d’images, seulement le 

son de la vie quotidienne de notre monde. • Écoutez 

votre propre rythme cardiaque 

• Essayez maintenant d’écouter le battement de cœur 

du monde 

• Et dans tout cela, écoutez le battement du cœur du 

Christ

Prière : Seigneur, donne-nous de grands cœurs 

pour nous aimer les uns les autres. Rends-nous forts 

ensemble pour lutter pour ce qui est juste et bon. 

Transforme-nous en de nouvelles personnes qui 

construiront un monde meilleur. Donne-nous l’espoir 

d’un avenir de vérité et de liberté. Aide-nous à partager 

nos vies avec ceux qui en ont le plus besoin. Que nos 

cœurs soient un refuge pour ceux qui souffrent. Fais 

de nous des personnes nouvelles, qui vivent la vie 

avec passion et engagement. chant : Cœur Sacré 
de Jésus que votre règne arrive, Cœur Sacré de 
Jésus, je crois en votre amour pour moi, Cœur 
Sacré de Jésus, j’ai confiance en vous.)



2ème temps  ➝ En marche vers la lumière
Parole de Dieu pour nous orienter : « Moi, je suis la lumière du monde. Celui qui me suit ne marchera pas dans 

les ténèbres, il aura la lumière de la vie. » (Jn 8, 12)

Jésus fait une déclaration étonnante. « Moi, je suis la lumière du monde » (Jn 8.12). C’est la deuxième fois dans 

l’Évangile de Jean que Jésus fait une déclaration aussi forte. La première fois, il avait dit « Moi, je suis le pain de vie 

» (Jn 6.35). Jésus se compare à des choses simples et tangibles. Il est le pain de vie. Il est la lumière du monde. Il 

nourrit les affamés spirituels. Il donne l’eau vive à ceux qui ont soif. Il éclaire ceux qui sont dans l’obscurité. Jésus 

est lui-même la lumière qui éclaire le monde. Personne d’autre ne peut prendre sa place. C’est lui seul qui fait briller 

la gloire de Dieu dans le monde. Jean nous l’a déjà dit à quelques reprises, en parlant Jésus qui est la Parole.

« En elle était la vie et la vie était la lumière des hommes. La lumière brille dans les ténèbres et les ténèbres ne l’ont 

pas accueillie » (Jn 1.4). « C’était la véritable lumière qui, en venant dans le monde, éclaire tout homme. Elle était 

dans le monde, et le monde a été fait par elle, et le monde ne l’a pas connue » (Jn 1.9). « La lumière est venue dans 

le monde et les hommes ont aimé les ténèbres plus que la lumière, parce que leurs œuvres étaient mauvaises » (Jn 

3.19).

3ème temps ➝ Le Carême et l’Année Jubilaire, une marche d’espérance 

Comment être témoin de l’espérance dans nos vies ?
Marcher dans la lumière du Christ : randonnée spirituelle avec les disciples d’Emmaüs➝ 
Luc 24,13-35  ➝ Temps de prière libre dans la nature  puis deux à deux partager.

Parole de Dieu pour nous 
orienter : (Rm 5, 1-9)
« Nous qui sommes donc devenus 
justes par la foi, nous voici en paix avec 
Dieu par notre Seigneur Jésus Christ, 
lui qui nous a donné, par la foi, l’accès 
à cette grâce dans laquelle nous 
sommes établis ; et nous mettons 
notre fierté dans l’espérance d’avoir 
part à la gloire de Dieu. Bien plus, nous 
mettons notre fierté dans la détresse 
elle-même, puisque la détresse, nous 
le savons, produit la persévérance ; la 
persévérance produit la vertu éprouvée 
; la vertu éprouvée produit l’espérance 
; et l’espérance ne déçoit pas, puisque 
l’amour de Dieu a été répandu dans 
nos cœurs par l’Esprit Saint qui nous 
a été donné. Alors que nous n’étions 
encore capables de rien, le Christ, au 
temps fixé par Dieu, est mort pour les 
impies que nous étions. » 



Nous avons commencé la réunion à 10h 00 par une prière dirigée par l’abbé Alphonse Diogoye DIOUF. Tout de suite 

après, le modérateur, l’abbé Valéry Coly a pris la parole pour nous présenter les différents points de l’ordre du jour. Sans 

plus tarder, nous avons procédé à la lecture et à l’amendement du rapport de la réunion. Par la suite, la parole a été 

donnée à notre conférencière du jour, Sœur Anne Béatrice afin qu’elle nous entretienne sur le thème de sa conférence.: 

Le début de la conférence a été marqué par la méthode Popcorn. Cette méthode consiste à faire ressortir le fond de 

la pensée de chacun en l’invitant à s’exprimer de manière spontanée sur une question précise. D’entrée de jeu, elle 

distribue à chaque agent pastoral des bouts de papier de couleur jaune et blanche. Les participants qui ont des papiers 

de même couleur se retrouvent automatiquement pour former un groupe. Ainsi, deux groupes ont émergé, illustrant la 

structure organisationnelle du Synode, où les participants sont répartis selon leur langue.

La conférence a été présentée sous forme de vidéo-projection. Ceci a permis à la Conférencière de nous relater avec 

des images à l’appui les différents moments forts du Synode. Alors que le Synode suivait son cours, la Sœur Anne 

Béatrice prenait le soin de nous expliquer et de nous souligner la spécificité de ce Synode. Car, d’après elle, chaque 

participant à ce Synode avait un droit de vote, ce qui n’a pas été le cas auparavant. Ensuite, la présence massive des 

femmes, qu’elles soient laïques ou religieuses, ainsi que celle de nos frères séparés, témoignent une fois de plus de la 

singularité de ce Synode.

Après quelques clarifications terminologiques, Sœur Anne Béatrice nous déduit qu’à travers ce Synode, l’Église 

nous invite à marcher ensemble dans cette dynamique synodale. Car, le mot synode désigne tout simplement aller 

ensemble. Alors, un Synode sur la synodalité est assez exceptionnel. Un autre aspect exceptionnel de ce synode, c’est 

qu’à la clôture de l’assemblée synodale, le Pape a choisi de reconnaître le document final, comme un document du 

magistère. Il n’a pas voulu rédiger un texte supplémentaire que l’on appelle communément exhortation apostolique 

post-synodale. 

ARCHIDIOCESE DE DAKAR - DOYENNÉ DE RUFISQUE
Réunion décanale des agents pastoraux

Conclusions des travaux du synode sur la synodalité



Dans sa salutation finale du samedi 26 octobre 2024, à la Salle Paul VI, notre Saint Père et regretté pape François 

disait aux participants (es) à la XVIe assemblée générale ordinaire du synode des évêques (2-27 octobre 2024)

[…] je n’ai pas l’intention de publier une « exhortation apostolique », ce que nous avons approuvé est suffisant. Le 

Document contient déjà des indications très concrètes qui peuvent servir de guide pour la mission des Églises, dans 

les différents continents, dans des contextes différents : c’est pourquoi je le mets immédiatement à la disposition 

de tous, c’est pourquoi j’ai déclaré qu’il devait être publié. Je veux ainsi reconnaître la valeur du chemin synodal 

accompli, que je remets par ce Document au saint peuple fidèle de Dieu.

Alors, une question taraude l’esprit de notre conférencière qui n’hésite pas de nous en parler. La question consiste à 

savoir si nous sommes les destinataires ou contributeurs de ce Synode. Bien que nous soyons les deux à la fois, mais 

au regard des réponses qui s’en sont suivi, il était difficile d’admettre au départ que nous sommes les destinataires, 

car l’Église d’Afrique, d’après l’assemblée est axée sur le modèle familial. Elle est dite Église famille de Dieu. 

Pour ce qui a trait à la posture de contributeurs, il faut dire qu’avant le Synode, il y a un travail qui se fait en amont. 

Ce travail consiste à envoyer des questionnaires élaborés par une commission de préparation du Synode. Ces 

questionnaires ont pour but de recueillir les avis des fidèles. C’est un exercice qui requiert toujours un long processus. 

À travers des commissions et des sous-commissions, les réponses recueillies seront mis ensemble pour ensuite 

passer par un processus de Synthèse allant de Paroisses, en passant par les doyennés pour ensuite remonter à la 

Conférence épiscopale. La synthèse des conférences a conduit à la rédaction de ce que l’on appelle l’Instrumentum 

Laboris, qui donnera le document final du Synode, fruit des travaux réalisés lors des deux assemblées du Synode 

2023/2024. 

Sommes-nous destinataires ou contributeurs ?



Une Église synodale repose sur trois piliers : communion, participation et mission. Tel a été le thème du Synode. Toutefois, 
les termes, les mots ou les verbes qui ont conduit les travaux du Synode se rejoignent dans ce seul verbe : écouter et / ou 
s’écouter. Ce verbe entre en ligne de compte avec la méthode de l’Église : Voir, juger, agir. S’écouter, voir, s’accueillir et 
se respecter sont des éléments essentiels. La notion de l’écoute a occupé une place centrale dans le Synode. L’image 
qui en ressort évoque le Concile Vatican II : une pyramide renversée, où l’information et les décisions proviennent de la 
base (les fidèles) plutôt que du sommet (le Pape et les évêques). Pour nous illustrer cela, notre intervenante, avec l’aide 
d’un diaporama nous affiche une image très parlante dans lequel se trouve le pape assis à la place réservée aux fidèles 
chrétiens lors des célébrations eucharistiques et le peuple chrétien monté sur une estrade comme une chaire en train 
de lui parler. À cet effet, la posture du peuple chrétien était une posture de celui qui parle, qui donne des injonctions et 
celle du Pape, par ailleurs, de celui qui écoute. Par cette image, la conférencière nous invite à avoir une autre vision de 
l’Église. 

Le Père Paul Béré, membre de la Société de Jésus, pose une question essentielle : Qui devons-nous écouter ? La réponse 
qui a été donnée, c’est bien la Parole de Dieu et l’Esprit Saint. Mais il nous rappelle aussi que l’écoute ne concerne pas 
uniquement les humains ; il inclut les autres créatures et le monde invisible. Car, en toute chose, Dieu nous parle.

La conversation dans l’esprit

s'écouter, 

s'accueillir,

se respecter, 



Par cette question comment écouter, la Sœur Anne Béatrice nous invite à ouvrir les oreilles de notre cœur. Car, 
disait-elle : « apprenons à ouvrir les oreilles de notre cœur ». Dans les grands moments de prise de décisions, nous 
avons grandement besoin d’écouter Dieu qui nous parle dans le tréfonds de notre cœur. Nous devons apprendre à 
écouter Dieu, mais aussi, à nous écouter mutuellement.  
Ce schéma guide aujourd’hui l’Église dans sa marche synodale. En voyant les pierres dispersées, nous percevons 
les multiples idées issues de nos divers échanges et réflexions. Ce qui nous invite à dépasser nos différences pour 
mieux nous écouter. En fin de compte, nous devons nous rappeler que notre différence constitue un atout majeur 
pour l’Église. Mettre à profit notre différence au service de l’Église, c’est écouter Dieu qui a bien voulu qu’il en 
soit ainsi afin que nous nous édifions mutuellement. Notre différence ne signifie pas incompatibilité. Comme ses 
pierres superposées, nous sommes appelés à nous soutenir.  

À travers le Synode sur la synodalité, l’Église nous appelle à marcher ensemble, dans une ouverture à la voix de Dieu 
et au dialogue fraternel. Plus qu’une simple réflexion, ce processus nous engage dans une véritable transformation 
où chacun, en tant que destinataire et contributeur, a un rôle essentiel à jouer

Conclusion 
La démarche synodale révèle une Église qui 
se veut toujours plus inclusive et à l’écoute 
de ses fidèles. L’accent mis sur l’écoute, la 
communion et la participation témoigne de 
la volonté de renouvellement qui anime cette 
dynamique ecclésiale. 

Comment écouter ?





Le samedi 26 avril 2025, la coordination universitaire a organisé une conférence sur le thème de la synodalité, 
animée par la sœur Anne Béatrice FAYE,      

au Foyer des Filles du Saint Cœur de Marie. Cette rencontre a rassemblé les membres de la cellule UCAD, les 
résidents du centre Le Bon Samaritain, les Filles du Saint Cœur de Marie ainsi que la Fédération de Dakar. L’objectif 
de cet événement était d’offrir un éclairage sur le déroulement et l’importance du synode. À l’issue de cette initiative, 
les jécistes ainsi que tous les participants devraient être en mesure de comprendre les diverses phases du synode 
et les acteurs impliqués.

Réception du document final avec les jécistes 



Par la suite, nous avons entendu les mots de remerciements de Charles GACKOU, le responsable 
de la cellule UCAD, ainsi que ceux de Baudoin SARR (Responsable du suivi et des évaluations au 
sein de l’équipe nationale).
Nous avons partagé après, un pot ensemble dans une atmosphère conviviale et fraternelle. Nous 
avons également pris une photo de groupe, marquant ainsi la conclusion de l’événement.

                                                              Secrétaire de séance : Charles Adrien Aliou GACKOU

Avant le début de la session, on a distribué aux participants 
des classeurs de différentes couleurs (Bleu, Jaune et 
Rose). Par la suite, trois groupes ont été constitués selon 
la couleur du classeur choisi. 
 En raison d’un contretemps logistique, la conférence 
a démarré aux alentours de 17h. Nous avons alors 
commencé par une prière d’ouverture lue par Charles 
Adrien GACKOU, Responsable de la Cellule UCAD. Suite 
à cette prière, la Sœur Anne Beatrice nous a présenté 
les principaux protagonistes du synode, notamment le 
Pape, le secrétaire général du synode et autres. Ainsi ces 
acteurs ont été interprétés par les participants.
La conférence s’est ainsi métamorphosée en une 
simulation de synode impliquant tous les acteurs 
concernés. Suite à la présentation des participants et 
de leurs fonctions, la sœur a proposé trois questions à 
chaque équipe pour qu’elles puissent réfléchir et fournir 
des réponses.
On posait ces questions : 
1- Comment définiriez-vous la synodalité ? 
2- Avez-vous déjà réfléchi au processus synodal ? Si oui, ? 

Comment expérimentons-nous cette approche synodale 
?
3- Décrire le Pape François en un seul mot.
Suite à 30 minutes de réflexion, les réponses ont été 
rapportées par chaque groupe via son  notions comme la 
synodalité et l’approche synodale.
Elle a également évoqué le Pape François et les 
témoignages qu’on faisait à son sujet.
Ensuite, la sœur a invité les participants à soulever des 
questions ou des préoccupations concernant l’Église 
catholique. En conséquence, de nombreuses personnes 
ont posé des questions auxquelles la sœur a essayé de 
fournir des réponses et des contributions.  
Par la suite, jusqu’à 19h30, la sœur a continué avec 
l’exploitation du document final du synode, moment où 
nous avons fait une pause de 10 minutes.
Nous sommes revenus en salle à 19h40. La sœur a 
continué l’exploitation du document, cependant, en 
raison du volume de ce dernier et des contraintes de 
temps, elle a été contrainte d’interrompre son discours à 
vingt heures vingt (20H20).





La première partie du document (13-48) s’ouvre sur 
des réflexions partagées sur «l’Église Peuple de Dieu, 
sacrement de l’unité» (15-20) et sur les «racines 
sacramentelles du Peuple de Dieu» (21-27). C’est un 
fait que, précisément «grâce à l’expérience de ces 
dernières années», le sens des termes «synodalité» 
et «synodal» a été «mieux compris et de plus en plus  
vécu» (28). Et «ils ont été de plus en plus associés 
au désir d’une Église plus proche des personnes et 
plus relationnelle, qui soit la maison et la famille de 
Dieu» (28).

«En  termes simples et synthétiques, on peut dire que la 
synodalité est un chemin de renouveau spirituel et de 
réforme structurelle pour rendre l’Église plus participative 
et missionnaire, c’est-à-dire pour la rendre plus capable 
de marcher avec chaque homme et chaque femme en 
rayonnant la lumière du Christ» (28). Conscients que 
l’unité de l’Église n’est pas l’uniformité, «l’appréciation des 
contextes, des cultures et des diversités, et des relations 
entre eux, est une clé pour grandir en  tant qu’Église 
synodale missionnaire» (40). Avec la relance des relations 
également avec d’autres traditions religieuses en particulier 
«pour construire un monde meilleur» et dans la paix (41).

«L ‘appel à une Église plus capable de nourrir les relations: avec le Seigneur , entre hommes et femmes, dans les familles, 
dans les communautés, entre  tous les chrétiens, entre les groupes sociaux, entre les religions, avec la création» (50) 
est le constat qui ouvre la deuxième partie du document (49- 77), lequel n’oublie pas «non plus ceux qui partageaient la 
souffrance de se sentir exclus ou jugés» (50).
«Pour être une Église synodale, il faut donc une  véritable conversion relationnelle. Nous devons réapprendre de 
l’Évangile que le soin des relations et des liens n’est pas une stratégie ou un instrument pour une plus grande efficacité 
organisationnelle, mais que c’est la manière dont Dieu le Père s’est révélé en  Jésus et dans l’Esprit» (50). Précisément, 
«les expressions récurrentes de douleur et de souffrance des femmes de  toutes les régions et de tous les continents, 
laïques et consacrées, au cours du processus synodal, révèlent combien souvent nous n’y parvenons pas» (52).
«L ‘appel au renouvellement des relations dans le Seigneur  Jésus résonne dans la pluralité des contextes, liée au 
pluralisme des cultures» avec, parfois aussi, «les signes de logiques relationnelles déformées, parfois opposées 
à celles de l’Évangile» rappelle en particulier le document. (53). La charge est directe: «Les maux qui affligent notre 
monde trouvent leurs racines dans cette dynamique» (54), mais «la fermeture la plus radicale et la plus dramatique est 
celle envers la  vie humaine elle-même, qui conduit au rejet des enfants, dès le  ventre de leur mère, et des personnes 
âgées» (54).

Le cœur de la synodalité

La conversion des relations



Les «charismes, les  vocations et les ministères pour la 
mission» (57-67) sont au cœur du
document, qui met l’accent sur une participation plus 
large des laïcs. Le ministère ordonné
est «au service de l’harmonie» (68), affirme le texte, et en 
particulier «le ministère de l’évêque» est de «composer 
les dons de l’Esprit dans l’unité» (69- 71). Parmi les 
différentes questions, il a été noté que «la relation 

constitutive de l’évêque avec l’Église locale n’apparaît 
pas aujourd’hui avec suffisamment de clarté dans le 
cas des évêques  titulaires, comme par exemple, les 
représentants du Pape et ceux qui servent dans la Curie 
romaine».  Avec
l’évêque, il  y a «les prêtres et les diacres» (72- 73), pour 
une «collaboration entre les ministres ordonnés au sein 
de l’Église synodale» (74).

L ‘expérience de la «spiritualité synodale» (43-48) est 
donc significative, avec la certitude que «si la profondeur 
spirituelle personnelle et communautaire fait défaut, la 
synodalité se réduit à un expédient organisationnel» (44). 
C’est pourquoi, note-t-on, «pratiqué avec humilité, le 
style synodal peut faire de l’Église une  voix prophétique 
dans le monde d’aujourd’hui» (47).





« La phase de célébration se termine et la phase de réception commence ». C’est dire que nous sommes toujours dans 
ce processus synodal. En fait, avec l’approbation du document final la troisième phase du synode s’ouvre. C’est celle 
de la réception. Ce sont surtout les Églises qui feront le travail de mise en œuvre, mais il est également important d’avoir 
un événement comme celui-ci où des personnes qui ont participé aux sessions du synode peuvent offrir leur réflexion 
après avoir servi dans l’assemblée, une réflexion basée sur l’expertise. 
Surtout que le Pape François nous avait confié encore comme une ultime prière, ces mots de Madeleine Delbrêl, qu’il 
avait lus avec tendresse. […] « faites-nous vivre notre vie non comme un jeu d’échecs où tout est calculé […] mais comme 
une fête sans fin où votre rencontre se renouvelle, comme une danse […] dans la musique universelle de l’amour. » 
Recevons ce rêve de Notre Pape François comme un lègue d’une Église synodale pour la mission, simple, humble, 
joyeuse et ouverte à tous. 

La tâche d’accompagner la « phase de mise 
en œuvre » du chemin synodal, sur la base des 
orientations offertes par le Document final, est 
confiée à la Secrétairerie générale du Synode en 
lien avec les Dicastères de la Curie romaine (cf. EC 
19-21). Nous avons donc l’immense honneur de 
recevoir Sœur Nathalie Becquart, sous-secrétaire 
de la Secrétairie Générale du Synode, Père Paul 
Béré et M. Thierry Bonaventura, respectivement 
consulteur et responsable de la communication 
de la dite Secrétairie Générale.

Votre présence, malgré vos nombreuses sollicitations, est pour nous un véritable encouragement sur ce chemin 
synodal qui se poursuit  dans les différentes réalités ecclésiales (paroisses, instituts de vie consacrée et sociétés de 
vie apostolique, associations de fidèles, diocèses, conférences épiscopales, regroupements d’Églises, etc.). Nous 
remercions également Madame Adela Gonsalez, venue au nom de l’Union Mondiale des Organisations des Femmes 
Catholiques (UMOFC) et notamment son Observatoire. Un merci spécial à notre accompagnateur spirituel, père 
Jacques Ouédraogo sj Directeur du Centre spirituel des Jésuites à Gandigal. Votre présence est importante pour 
stimuler et orienter notre démarche. 
Outre les délégations d’Italie, du Bénin et du Sénégal, nous avons des participants venus du Burkina Faso, du 
Cameroun, du Tchad, du Nigeria, de la Côte d’Ivoire, du Mali, du Togo, de la RDC et de la Mauritanie. Votre participation 
à ce séminaire est un signe fort de communion et d’engagement. Elle nous aidera à mieux saisir la dynamique synodale 
à l’œuvre dans vos différentes Églises. 



Un témoin du synode nous montre la particularité du Document final du Synode qui s’inscrit désormais dans le 
Magistère ordinaire du Successeur de Pierre. Il ne s’agit pas seulement d’un texte de réflexion, mais d’une véritable 
orientation pastorale engageant toute l’Église. Son accueil et sa mise en œuvre posent des questions bouleversantes 
parfois. Comme pasteur, comment le recevoir ? Comment le traduire concrètement dans la société et dans la vie 
des communautés chrétiennes aujourd’hui ? 

Le Synode sur la synodalité et son Document final : 
une nouvelle expression du Magistère ordinaire

Que retenir ? Par Mgr Coffi Roger ANOUMOU, 

COMMUNIQUER AU SERVICE DE LA SYNODALITE : DEFIS ET PERSPECTIVES



La synodalité ne se limite pas aux structures et aux processus de décision ; elle repose également sur une culture de 
la communication qui favorise l’écoute, le dialogue et la participation. Dans une Église en chemin, la communication 
devient un levier essentiel pour renforcer l’unité, promouvoir la coresponsabilité et rendre visible la mission évangélique. 
Cet axe de réflexion explore comment la communication peut véritablement être un lieu de mission au service d’une 
Église synodale. Il permet d’identifier les défis à relever et les opportunités à saisir pour bâtir une Église où la parole 
circule librement, où chacun peut s’exprimer, et où le dialogue devient un chemin de conversion et de mission.

Thierry Bonaventura est le responsable de la communication du 
Secrétariat général du Synode des évêques au Vatican. Depuis août 
2021, il coordonne la stratégie de communication du Synode sur la 
synodalité, un processus mondial lancé par le pape François pour 
promouvoir une Église plus participative et à l’écoute de tous les 
fidèles. Son rôle consiste à rendre accessible un concept complexe 
comme la synodalité, qu’il préfère traduire par des expressions telles 
que « Église à l’écoute » ou « marcher ensemble », afin de toucher un 
public large et diversifié. Il a mis en place des outils innovants pour 
faciliter la participation, comme le portail synodresources.org, qui 
centralise les contributions venues du monde entier. Il a également 
encouragé les diocèses à partager leurs expériences via des 
canaux numériques, notamment WhatsApp. Thierry Bonaventura 
est également actif sur les réseaux sociaux, notamment sur X 
(anciennement Twitter), où il partage des informations sur le Synode 
et interagit avec les fidèles.  
Cette intervention examine la communication dans l’Église 
synodale sous trois angles essentiels. D’abord comme phénomène 

relationnel fondé sur l’écoute, valeur biblique 
fondamentale qui reflète la nature dialogique de Dieu. 
Ensuite comme expression de l’égale dignité baptismale, 
exigeant une communication inclusive et participative 
qui valorise le sensus fidei de tous les fidèles. Enfin 
comme réalisation de l’unité dans la diversité, à l’image 
d’un orchestre où différentes voix contribuent à une 
harmonie d’ensemble. Le Document final du Synode 
appelle à une communication transparente, évaluative 
et numérique qui devienne véritablement “sacrement” 
de la communion ecclésiale.
La communication joue un rôle clé dans l’édification 
d’une Église synodale. Elle ne se réduit pas à un simple 
échange d’informations, mais devient un espace de 
rencontre et de discernement. Pour être pleinement 
synodale, l’Église doit adopter une communication 

fondée sur l’écoute mutuelle, l’expression libre et le 
respect des diversités. Ce défi nécessite une approche 
renouvelée, où chaque membre du Peuple de Dieu 
se sent entendu et reconnu. D’où, la communication 
comme lieu de mission dans l’Église synodale.
Conversion synodale dans la communication ecclésiale 
et institutionnelle (Roger GOMIS)
Dans une Église en sortie missionnaire, la 
communication devient un instrument fondamental 
pour témoigner de l’Évangile et toucher les périphéries. 
Il ne s’agit pas seulement de transmettre des 
messages, mais de créer des ponts entre les cultures, 
les générations et les différentes réalités ecclésiales. 
La mission de l’Église ne peut être effective sans une 
communication qui traduit l’expérience vivante de la foi 
et invite chacun à y prendre part.

Communication à plusieurs voix Thierry BONAVENTURA, Christian DIAMÉ, 
Abbé Roger GOMIS, Jean Léopold Sitor FAYE, Roland ETOGA, Céline SARR, 
Joe de la Croix DIOUF, Marcel GOMIS, Victor Martin DIOUF 

Thierry BONAVENTURA



L’adoption d’une dynamique synodale implique une véritable conversion 
dans la manière dont l’Église communique, tant à l’interne qu’à 
l’externe. Cela signifie dépasser les modèles verticaux et unilatéraux 
pour favoriser des processus de communication plus horizontaux, 
circulaires et participatifs. Comment garantir une parole crédible et 
transparente ? Comment gérer les crises communicationnelles ? Ces 
questions sont au cœur de la transformation nécessaire pour une 
communication ecclésiale fidèle à l’esprit synodal. Une communication 
synodale ne se limite pas à une intention, elle doit se traduire par des 
pratiques concrètes. Cela implique la formation des acteurs pastoraux 
aux nouvelles méthodes et outils de communication, l’utilisation 
des médias et des réseaux sociaux pour favoriser l’interaction et la 
participation, ainsi que la mise en place de stratégies adaptées aux 
réalités locales. La communication devient alors un véritable service 
ecclésial, au service de la communion et de la mission.

Une communication synodale ne se limite pas à une intention, elle doit se traduire par des pratiques concrètes. Cela 
implique la formation des acteurs pastoraux aux nouvelles méthodes et outils de communication, l’utilisation des 
médias et des réseaux sociaux pour favoriser l’interaction et la participation, ainsi que la mise en place de stratégies 
adaptées aux réalités locales. La communication devient alors un véritable service ecclésial, au service de la 
communion et de la mission.
•	 Communication et synodalité 
•	 La communication comme lieu de la mission dans l’Eglise synodale 
•	 La conversion synodale dans la communication ecclésiale et institutionnelle. 
•	 La communication au service de l’Eglise synodale : mise en pratiques 




