
ÉCOLE DE SYNODALITÉ
UNE AUTRE MANIÈRE D’ÊTRE ÉGLISE

N° 02 – Avril-Mai  2025
Bimensuel d’information en ligne  

de l’École de Synodalité de Dakar
Une autre manière d’être Église

Les Cahiers

Cathédrale

Cathédrale



EXPLICATION DU NOUVEAU LOGO 
PAR CHRISTIAN DIAMÉ (GRAPHIC DESIGNER) 

Présentation du Logo de l’École de Synodalité de Dakar

Le logo de l’École de Synodalité de Dakar est bien plus qu’un simple visuel. Il constitue une synthèse graphique 

puissante du cheminement de l’Église vers une synodalité incarnée, inclusive, missionnaire et enracinée dans le 

contexte africain, en réponse à l’appel du Pape François.

1. Le Cercle : Symbole d’unité et de plénitude
La forme circulaire qui structure l’ensemble du logo représente :

L’unité du Peuple de Dieu, marchant ensemble malgré la diversité des vocations, des origines et des états de vie.

La plénitude et l’inclusivité, sans début ni fin, à l’image de Dieu.

La communion, la participation et la mission, les trois piliers du Synode.

Dans le cadre du Synode, ce cercle représente le peuple de Dieu en marche, uni mais ouvert, guidé par l’Esprit. Il ne 

ferme pas, il rassemble. Il entoure pour protéger, pas pour isoler. C’est un espace d’accueil, pas une bulle de repli.

Ce cercle englobe tous les éléments du logo, traduisant visuellement la cohésion du processus synodal et l’idéal 

d’une Église qui inclut tous ses membres.

2. Les Rayons Colorés : Espérance, diversité et dynamisme
▪ En haut : les rayons multicolores fins et ascendants

Représentent les dons variés de l’Esprit Saint, comme à la Pentecôte.

Symbolisent l’élan spirituel, le réveil, l’universalité de la mission.

Suggèrent la lumière du soleil levant, synonyme de renouveau pour l’Église.



▪ En bas : les sillons orangés solides

Évoquent une terre africaine cultivée, métaphore du travail collectif et de la fécondité pastorale.

ils Suggèrent l’espérance d’une moisson : les fruits d’une Église plus synodale.

Ces rayons, par leur diversité chromatique et directionnelle, traduisent le mouvement dynamique de l’Église qui 

rayonne, en partance et en enracinement.

3.  La Procession : Peuple de Dieu en marche

Au centre du logo, une file de silhouettes humaines, de tailles et de couleurs variées, avance ensemble :

Un cardinal.

Une religieuse.

Des laïcs hommes et femmes, jeunes et âgés, dont certains reflètes les réalités africaines.

La vierge Marie, en posture d’accompagnement spirituel.

Cette procession exprime :

La synodalité vécue : tous marchent ensemble, sans exclusion.

La participation active des différents états de vie.

Une Église pèlerine, attentive aux plus petits, en chemin vers la lumière du Christ.

4.  Le Soleil Cruciforme : Lumière et spiritualité
un soleil stylisé avec une croix en son centre représente :

Le Christ, lumière du monde, point d’arrivée du chemin synodal;

La centralité de la Croix, qui éclaire et donne sens à la mission de l’Église.

5. Le Texte : Nom et vision
Le logo inclut l’inscription « École de Synodalité de DAKAR », accompagnée du slogan :

« Une autre manière d’être Église »

Ce texte se reflète par; la vocation de Dakar comme laboratoire synodal, un lieu d’expérimentation, d’écoute 

mutuelle, de coresponsabilité et de transformation ecclésiale.

6.  Le Style graphique : Accessible, vivant et contemporain
Utilisation du flat design : c’est à dire un style simple, lisible, efficace et moderne.

des Silhouettes stylisées mais expressives, universelles et reconnaissables.

Couleurs chaudes et joyeuses, traduisant l’espérance, la joie de l’Évangile et la vitalité de l’Église en Afrique.

Un langage visuel inclusif, compréhensible par tous, sans barrière culturelle.

Conclusion 
Le logo de l’École de Synodalité de Dakar est une œuvre visuelle cohérente et profondément symbolique, qui 

donne à voir l’Église dans ce qu’elle est appelée à devenir :

Une communauté unie, diverse, en chemin ensemble vers le Christ, guidée par l’Esprit, attentive aux plus 

vulnérables, enracinée dans sa réalité locale et tournée vers l’avenir.



Une Église en réception, une Église en mission

L’histoire de l’Église toute entière s’écrit aujourd’hui avec 

une intensité nouvelle sur les terres d’Afrique de l’Ouest. 

Du Bénin au Sénégal, du Mali à la Guinée, les voix du 

peuple de Dieu s’élèvent, s’écoutent, se rencontrent, et 

surtout, s’engagent à faire vivre concrètement le souffle 

synodal initié par le pape François. En refusant de 

publier une exhortation apostolique à l’issue du Synode 

sur la synodalité, notre regretté Saint-Père nous a confié 

une mission claire : faire de ce Document final non un 

point d’arrivée, mais un point de départ.

À Dakar, les Conférences Épiscopales Réunies d’Afrique 

de l’Ouest (CERAO) ont fait de leur 5ᵉ Assemblée 

générale un acte fort de réception ecclésiale. Réunis 

sous le thème « Pour une Église synodale et autonome au 

service de la justice et de la paix », les évêques des seize 

pays membres ont affirmé avec courage et lucidité leur 

volonté d’assumer pleinement la phase de réception du 

Synode. Loin d’une réception passive, il s’agit ici d’un 

engagement dynamique, orienté vers la transformation 

concrète des pratiques ecclésiales et sociales.

Cette réception s’incarne déjà dans la diversité des 

initiatives locales. À Cotonou, Mgr Philippe Bordeyne a 

animé un dialogue théologique et pastoral autour de la 

formation, montrant combien la synodalité appelle une 

intelligence partagée de la foi. À Mbour, à la paroisse 

Sainte Marthe, comme dans le doyenné de la Petite 

Côte, des communautés ont lu, médité et prié avec le 

Document final, traduisant l’écoute en discernement, et 

le discernement en cheminement.

Mais ces actions locales ne sont pas isolées. Elles 

convergent vers une même intuition : l’Afrique n’est 

pas seulement un continent récepteur, elle est aussi 

source de renouveau pour l’Église toute entière. C’est 

ce qu’a souligné avec force le panel sur l’autonomie 

des Églises locales : autonomie non comme repli, 

mais comme maturité ecclésiale, enracinée dans 

une coresponsabilité partagée, dans une gestion 

transparente, et dans des investissements humains, 

spirituels et matériels orientés vers la mission.

Le dialogue autour de sujets complexes comme la 

polygamie, la place des femmes dans l’Église, ou 

encore la culture numérique, prouve que la synodalité 

ne fuit pas les tensions. Elle les accueille comme 

autant d’occasions de croissance, de conversion et 

d’approfondissement. Ces débats, loin de diviser, nous 

obligent à redécouvrir le sensus fidei du peuple de Dieu, 

et à penser l’Église non à partir de structures figées, 

mais à partir des réalités vécues.

Ce second numéro de Cahiers de l’Ecole de synodalité 

de Dakar témoigne donc d’une Église en marche, lucide 

sur ses défis, audacieuse dans ses réformes, fidèle à 

l’Esprit. Loin des slogans, nous avançons ensemble, 

souvent à pas lents, mais résolus, vers une Église plus 

fraternelle, plus participative, et plus missionnaire.

Une Église en réception, une Église en mission



Alors, continuons d’élargir l’espace de notre tente. 

Continuons de marcher, d’écouter, de dialoguer, de 

transformer. Car l’heure est venue, non d’attendre d’en 

haut des directives toutes faites, mais de faire Église 

ensemble, ici et maintenant.

« Que tous soient un… » (Jn 17, 21) C’est le cri du Christ, 

c’est le souffle de l’Esprit, c’est notre chemin commun.

Anne Béatrice FAYE, cic

 HABEMUS PAPAM 

Au fil de l’histoire allant de Léon XIII avec Rerum 

Novarum (1891), texte fondateur de la doctrine sociale 

de l’Église, jusqu’à Léon XIV, nouveau successeur de 

Pierre. Une lecture en trois mouvements 

1. De Léon XIII à François : une Église au cœur des 

réalités sociales

Avec Rerum Novarum, Léon XIII ouvrait une ère nouvelle 

: celle d’une Église prophétiquement engagée dans 

les questions sociales. Face aux bouleversements du 

capitalisme industriel et aux souffrances du monde 

ouvrier, il affirmait le droit du travail, la dignité de la 

personne humaine, et le rôle du bien commun.

Cette dynamique n’a cessé de s’amplifier au XXème 

siècle avec les papes suivants (Pie XI, Jean XXIII, Paul 

VI, Jean-Paul II, Benoît XVI), chacun approfondissant un 

aspect comme les droits humains, le développement 

intégral, l’écologie humaine, la mondialisation éthique…

François, avec Laudato si’, Fratelli tutti et le Synode 

sur la synodalité, a poursuivi cette tradition dans 

une orientation pastorale, fraternelle et synodale, en 

appelant l’Église à vivre sa mission comme « peuple de 

Dieu en marche », non seulement avec les pauvres mais 

à partir d’eux.

2. le nouveau Pape Léon XIV : une figure à la croisée des 

continuités et des ruptures

L’élection du pape Léon XIV peut être perçue comme un 

retour aux fondamentaux tout en étant une poursuite 

du processus de réforme. D’abord, le choix du nom de 

Léon, évoque Léon XIII, mais aussi Léon le Grand (Ve 

siècle), défenseur de la foi et de l’unité de l’Église. Il 

suggère une volonté de fermeté doctrinale unie à une 

attention pastorale.

Après François, l’attente est grande de pouvoir 

préserver la dynamique synodale sans la diluer, 

affronter les crises (gouvernance, sécularisation, abus, 

conflits géopolitiques) sans se replier sur une posture 

défensive, et redonner un souffle spirituel et une vision 

théologique aux défis de notre temps. Léon XIV hérite 

donc d’une Église « en sortie », fragilisée mais vivante, 

sollicitée de toutes parts, par le monde, par ses propres 

contradictions, et par les attentes des périphéries (y 

compris celles d’Afrique, d’Asie ou d’Amérique latine).

3. Quel cap pour demain ? Une Église fidèle à l’Évangile, 

libre et enracinée

De Léon XIII à Léon XIV, se dessine une Église en tension 

féconde :

Entre tradition et aggiornamento, elle ne cesse de 

chercher comment incarner l’Évangile dans des 

contextes en mutation.

Entre centralité romaine et collégialité élargie, elle 

explore le chemin d’une gouvernance plus participative.

Entre doctrine solide et écoute pastorale, elle veut garder 

l’équilibre d’une vérité qui sauve et d’une miséricorde 

qui relève.

L’enjeu pour Léon XIV sera donc de garder vivante la 

promesse du Concile Vatican II, que François a relue à 

la lumière de la synodalité, tout en apportant sa propre 

pierre : peut-être une nouvelle encyclique sociale ou 

spirituelle, une réforme curiale, une reconnaissance 

plus forte du rôle des Églises du Sud.

Une Église toujours en chemin avec le Pape Léon XIV

De Rerum Novarum à Laudato si’, et peut-être à une 

future Ecclesia Communis sous Léon XIV, l’Église se 

révèle comme un corps vivant, à l’écoute du monde 

sans s’y conformer, fidèle au Christ sans crainte du 

changement. L’Afrique, dans ce mouvement, n’est 

plus en marge. Elle est force vive de discernement, de 

témoignage et d’espérance. Léon XIV aura sans doute à 

entendre cette voix et à s’en inspirer.

Anne Béatrice FAYE, cic



Les Conférences Episcopales 

Réunies d’Afrique de l’Ouest (CERAO) 

à Dakar - Sénégal

Un processus de réception du 

Document final du synode en marche 

en Afrique de l’Ouest

Les conférences épiscopales réunies 

d’Afrique de l’Ouest (CERAO) ont 

tenu leur 5e Assemblée générale 

du 5 au 12 mai 2025, à Dakar, la 

capitale sénégalaise. Placée sous le 

thème : « Pour une Église synodale 

et autonome au service de la justice 

et de la paix en Afrique de l’Ouest 

», cette Assemblée donnera aux 

participants d’échanger sur les 

voies et moyens de promouvoir la 

justice sociale, la paix et une plus 

grande autonomie ecclésiale dans 

le contexte spécifique de l’Afrique 

de l’Ouest. C’est aussi un moment 

très fort de la réception du document 

final du synode.

Dans sa salutation finale prononcée 

le samedi 26 octobre 2024 à la 

Salle Paul VI, à la clôture de la XVIe 

Assemblée générale ordinaire du 

Synode des évêques, notre regretté 

Pape François, nous laissait une 

parole forte, un testament spirituel :

« Je n’ai pas l’intention de publier 

une exhortation apostolique ; 

ce que nous avons approuvé est 

suffisant. Le Document contient 

déjà des indications très concrètes 

qui peuvent servir de guide pour 

la mission des Églises […] C’est 

pourquoi je le mets immédiatement 

à la disposition de tous. »

Ces mots, livrés avec simplicité mais 

empreints d’une grande profondeur, 

tracent pour l’Église toute entière 

et en particulier pour l’Afrique de 

l’Ouest un cap clair : celui de la 

réception active du Document 

final du Synode. Ce processus de 

réception est désormais la phase 

décisive à laquelle les Églises 

locales sont appelées. Il marque une 

transition : du discernement synodal 

à l’appropriation communautaire et 

pastorale.

C’est dans cet esprit que les 

évêques des seize pays membres 

de la CERAO/RECOWA accueillent 

ce Document non comme un texte 

clos, mais comme un levier d’action 

ecclésiale, un appel à engager les 

communautés dans la conversion 

synodale. Loin d’être une simple 

synthèse doctrinale, ce Document 

devient pour nos Églises un 

instrument de travail, un repère pour 

renouveler nos pratiques ecclésiales, 

relationnelles et missionnaires.

Parmi les thématiques majeures du 

Document, la question de l’échange 

de dons entre les Églises locales — 

développée dans la quatrième partie 

intitulée « La conversion des liens 

» — résonne fortement dans notre 

contexte ouest-africain, marqué 

par les inégalités, les conflits, les 

exclusions et les défis pastoraux 

croissants.

MGR PHILIPPE BORDEYNE À COTONOU



Mgr Hassa Florent Koné, Evêque 

de San au Mali, qui a participé à 

la dernière session du Synode, 

nous le rappelait avec justesse : 

cet échange de dons suppose une 

réflexion théologique approfondie et 

des engagements concrets. Il pose 

quatre questions essentielles :

1.	 Quels types de dons peut-on 

échanger ?

2.	 Qui en seront les acteurs et 

dans quels lieux ?

3.	 Quelle préparation est 

nécessaire pour un tel partage ?

4.	 Comment promouvoir 

durablement cette dynamique ?

Les réponses à ces interrogations 

éclairent notre mission et ouvrent un 

vaste chantier de coopération entre 

les Églises d’Afrique de l’Ouest. 

Il ne s’agit pas simplement d’un 

partage de prêtres ou de ressources 

matérielles, mais bien d’un exercice 

spirituel et ecclésial où chaque 

Église est à la fois donneuse et 

réceptrice.

Concrètement, la réception du 

Document par nos Conférences 

épiscopales invite à :

•	 Développer un partage 

structuré des dons spirituels, des 

expériences missionnaires et des 

savoirs pastoraux.

•	 Favoriser la circulation des 

agents pastoraux, notamment en 

réponse à la pénurie de prêtres dans 

certains diocèses.

•	 Repenser les critères de 

partage des ressources matérielles, 

en lien avec les réalités des Églises 

locales, notamment en dialoguant 

avec les organismes de soutien au 

développement.

•	 Promouvoir un dialogue 

renforcé avec le monde politique, 

en rappelant que l’engagement de 

l’Église reste du côté du peuple et 

du bien commun. 

•	 Mettre en place des accords 

clairs entre évêques et congrégations 

religieuses pour un service mutuel 

ordonné et respectueux.

Ainsi, dans un continent blessé par 

les divisions mais riche de vitalité 

chrétienne, l’échange de dons 

devient un signe prophétique de 

l’amour gratuit de Dieu, un acte de 

justice ecclésiale, et un instrument 

de transformation sociale.

C’est dans cette dynamique de 

réception, de discernement et de 

conversion synodale que s’inscrivent 

les deux panels que nous ouvrons 

aujourd’hui. Ils visent à approfondir 

le lien entre synodalité et autonomie 

ecclésiale, mais aussi à explorer 

comment la synodalité peut servir la 

justice et la paix dans nos sociétés. 

À la lumière du Document final 

et des engagements des évêques 

de l’Afrique de l’Ouest, il s’agit 

désormais de marcher ensemble 

vers une Église plus fraternelle, 

responsable et missionnaire.

Deux moments de dialogue 

synodal au Bénin avec Mgr Philippe 

BORDEYNE

 L’Institut Pontifical Théologique 

Jean Paul II pour les Sciences du 

Mariage et de la Famille, Section de 

l’Afrique, a eu la joie d’accueillir son 

Président, Mgr Philippe BORDEYNE, 

venu de Rome. Du 01er au 05 mars 

2025, nous avons vécu plusieurs 

événements académiques et 

pastorales autour des thématiques 

suivantes : la conversion pastorale, 

l’interdisciplinarité et la synodalité. 

La ligne directrice était de travailler 

pour « une anthropologie concrète 

de la famille qui vise à une véritable 

libération de l’homme africain dans 

sa rencontre avec le Christ » (Cf Mgr 

Roger Houngbédji, Message pour les 

25 ans de l’Institut, Octobre 2022).

Le président a invité toute la 

communauté académique de 

l’Institut en Afrique à œuvrer 

ensemble dans la cohésion, l’unité 

en tenant compte de la réforme 

de l’offre de formation. Après les 

communications théoriques, deux 

expériences synodales furent 

vécues. La première, entre tous les 

enseignants et tous les étudiants, 

eut lieu après le développement du 

thème : L’Institut Jean Paul II et la 

conversion pastorale de l’Eglise : 

le dialogue en mode de synodalité 

par Mgr BORDEYNE. Cinq groupes 

mixtes (étudiants et enseignants) 

furent constitués. La consigne 

consistait à prier ensemble, réfléchir 

quelques minutes personnellement 

et à partager à tour de rôle les idées 

reçues. Après ce partage, reprendre 

quelques minutes de silence, puis 

tour à tour chacun dit ce qui a trouvé 

résonance en lui, de tout ce que les 

autres ont partagé. A la fin, chaque 

groupe dégage deux ou trois idées 

fortes qui seront transmis au Vice-

Président de la Section de Cotonou.



La seconde expérience synodale 

fut faite entre les enseignants 

stables, les représentants des 

enseignants vacataires et les 

étudiants chercheurs. Après le 

développement du thème : La 

programmation de la recherche 

en connexion internationale, 

l’assistance choisit de partager les 

expériences sur « La Diaconie des 

familles ». La consigne fut la même 

que celle de la première expérience. 

Les idées fortes retenues par les 

cinq groupes furent mises en 

commun. Nous avions, pour mieux 

percevoir les enjeux de la diaconie 

des familles, identifié plusieurs 

pistes à renforcer ou à initier : 

•La création ou le renforcement de 

l’école du mariage sur les paroisses

•La création de l’école des parents 

•L’instauration d’un creuset 

d’écoute, de suivi et 

d’accompagnement des couples

•L’étude du problème de migrations

•Ecouter les souffrances des 

couples

•Former les personnes pour les 

libérer des pesanteurs culturelles

•Suivi des familles après le mariage

•La gestion des épreuves au sein 

de la famille (maladies chroniques, 

decès…)

•Quel accompagnement pour les 

enfants handicapés ?

•Œuvrer à l’autonomisation des 

familles aussi bien au niveau 

spirituel que matériel

•La situation des veuves, des 

veufs, des orphelins et du conjoint 

abandonné

•La maturité de la foi

•Famille qui es-tu ? 

•Famille que désires-tu ?

•Aider les parents dans l’éducation 

de leurs enfants

•Former à la connaissance de soi 

pour des relations pacifiques au 

sein de la famille

•Etudier les causes de séparation, 

de l’abandon dans les familles

•Famille sujet de libération et objet 

de délibération  Etc…

 

Enseignants et étudiants ont adopté 

deux grands axes de la recherche 

autour desquels ils doivent orienter 

leurs réflexions : recherche 

fondamentale et recherche action

De ces expériences, les participants 

ont retenu de façon pratique que la 

synodalité est l’apprentissage de la 

discipline, du silence, de l’écoute 

de soi, de l’écoute des autres 

sans jugement, de la patience, de 

la marche ensemble vers un but 

commun autour de Jésus Christ 

qui nous appelle, nous rassemble 

et nous envoie chacun selon son 

charisme.

 Sœur Perpétue Eulalie TIGRY
Sœur de Saint Augustin du Bénin

Professeur Stable à L’Institut 

Pontifical Théologique Jean Paul II à 

Cotonou

Polygamie et la culture 
numérique : rencontres autour 
de la réception du document 
final  

P. Armel Duteil
Un très grand merci pour ce cahier de 

l’école synodale, au sujet duquel je 

me permets de donner mon point de 

vue, en vous souhaitant bon courage 

pour la suite que j’attends avec 

impatience

Au sujet de la polygamie : il me semble 

absolument essentiel de revoir 

notre attitude pastorale. Bien sûr un 

chrétien qui a célébré son sacrement 

de mariage doit rester monogame et 

fidèle à son engagement pour vivre 

la réalité et la profondeur de l’amour 

du Christ dont il est appelé à être le 

témoin. Soeur Solange Sanon Sia que 

vous citez affirme que « les polygames 

subissent une menace, à travers le 

monde : l’obligation de choisir entre 

l’abandon de la polygamie et la 

réception du sacrement » 

Qu’est-ce que cela va dire ? Dans ma 

vie pastorale passée, j’ai connu de 

nombreuses personnes polygames 

qui suivaient la catéchèse mais 

arrivées à la fin de celle-ci, on leur 

disait : « tu es polygame. Pour être 

baptisé, il faut que tu choisisses 

une de tes femmes, pour célébrer le 

sacrement de mariage ». J’ai toujours 

pensé que cela était une très grave 

injustice et que cela cela allait à la 

fois contre l’Evangile qui demande 

l’amour vrai pour tous et le respect 

des droits de l’homme. Nous sommes 

des chrétiens, et aussi des citoyens. 

Et nos pays ont signé la déclaration 

universelle des droits de l’homme au 

moment des indépendances. 



Cet homme pour être baptisé, 

devait humilier et renvoyer une de 

ses femmes. Et bien sûr, il gardait 

souvent la plus jeune, et renvoyait la 

plus âgée avec ses enfants, traités 

eux aussi injustement. Cette femme 

âgée ne pouvait se remarier que très 

difficilement, elle se retrouvait dans 

une pauvreté très grande et sans 

moyens de vivre et de nourrir ses 

enfants, ou bien remariée de force par 

sa famille, quand elle n’était pas livrée 

à la convoitise de certains hommes, 

si ce n’est pas à la prostitution. Et 

cela pour que son mari et  l’autre 

femme reçoivent le baptême du 

Christ et puissent communier, en 

totale contradiction avec l’amour que 

Jésus nous demande d’avoir envers 

nos frères et nos sœurs. Alors que 

c’est justement  ce sacrement qui 

fait de nous des enfants de Dieu, qui 

nous fait entrer dans l’Eglise qui est la 

famille de Dieu, témoin et signe vivant 

de l’amour du Père. Le baptême qui 

nous fait ressusciter avec Jésus à une 

vie nouvelle pour vivre dans la joie de 

Dieu, et non pas pour faire souffrir les 

autres… C’est un vrai scandale et une 

déformation coupable du sacrement 

de baptême. Il ne faut pas se boucher 

les yeux mais voir ce qui se passe 

réellement.  Et voir quelles sont les 

conséquences de nos décisions sur 

la vie concrète des personnes dont 

nous avons la responsabilité.

Comme vous le soulignez vous-

mêmes : « la réalité pastorale montre 

qu’il y a des polygames qui ont choisi 

de renoncer au sacrement, plutôt 

que de commettre un crime contre 

la charité en chassant l’une de leurs 

femmes avec ses enfants ». Il s’agit 

bien effectivement d’un crime et le 

pire c’est que cela se fait au nom du 

Christ et pour recevoir les sacrements. 

Et vous ajoutez avec raison : « il y a 

aussi des polygames qui ont décidé 

de quitter l’Eglise catholique et d’aller 

dans une Eglise pentecôtiste qui 

accepte la polygamie. Il y a aussi le 

cas de ceux qui préfèrent se convertir 

à l’Islam ».

Je pense que la première chose que 

nous avons à faire par rapport aux 

foyers polygames, c’est de les aider 

à s’entendre, à se respecter et à 

s’aimer. Alors que certains chrétiens 

se réjouissent de voir des foyers 

polygames se déchirer, comme 

si c’était la seule raison valable 

pour choisir la monogamie. Et si ce 

mari polygame et ses femmes sont 

touchés par la grâce, ce à quoi ils 

sont appelés n’est-ce pas mettre en 

pratique l’amour du Christ, le mieux 

possible, en se soutenant et en se 

conseillant mutuellement, dans la 

situation qui est la leur de polygamie 

? Nous connaissons tous certaines 

de ces personnes polygames qui 

vivent en vérité un vrai amour mutuel, 

qui prient et qui cherchent à mettre 

en pratique la Parole de Dieu, qui 

se conduisent bien et qui éduquent 

leurs enfants le mieux possible. 

Cette situation doit nous interpeller 

profondément. 

Il y a beaucoup de polygames dans 

notre pays. Eux aussi ont le droit de 

découvrir et de vivre l’évangile, dans 

la situation qui est la leur. Saint-Paul 

affirme dans 1° Cor 7,7 : « Je voudrais 

bien que tous les hommes soient 

comme moi, c’est-à-dire célibataires, 

mais chacun a reçu de Dieu un droit 

qui lui est personnel : l’un celui-ci, 

l’autre celui-là ». Et il continue : « 

Chacun doit continuer à vivre dans la 

situation, que le Seigneur lui a donné 

en partage, et où il se trouvait. quand 

Dieu l’a appelé. C’est la règle que je 

pose pour toute l’Eglise… Il s’agit 

d’être fidèle au commandement de 

Dieu. Chacun doit rester dans la 

situation où il a été appelé par Dieu.... 

Tu es marié, ne cherche pas à te 

séparer de ta femme ».  

Par rapport à l’ordination des femmes 

au diaconat :

Je ne voudrais pas être trop long 

et donc je réserve mes réflexions 

sur la possibilité et l’importance 

d’ordonner diacres des femmes. Je 

dirais simplement ceci : nous vivons 

dans une société patriarcale où 

l’homme commande. Il faut donc 

faire très attention à ne pas juger des 

choses, et donc ici en particulier de la 

question de l’ordination des femmes 

au diaconat, à partir de nos idées 

traditionnelles et de l’éducation que 

nous avons reçue… Mais de nous 

ouvrir à la réalité et à la nouveauté 

de l’Evangile, à partir des appels que 

l’amour de Jésus-Christ nous propose 

aujourd’hui, et des réalités telles 

qu’elles ont été vécues par Jésus. Il a 

accueilli et s’est entouré de femmes, 

alors que ce n’était absolument pas la 

culture de son pays ni de son temps. 

Nous chantons souvent : « Donne-

nous Seigneur un cœur nouveau, 

mets en nous Seigneur un esprit 

nouveau. » Et Dieu dit par le prophète 

Isaïe : « voici que je fais toutes choses 

nouvelles ». Jésus nous a donné un 

commandement nouveau. Et Il disait 

: « celui qui met la main à la charrue 

et regarde en arrière n’est pas digne 

de moi ».



Méditons l’attitude de Jésus dans ses rencontres avec les femmes dans l’Evangile, et à la place qu’il a donnée aux 

femmes. Quant Jésus a donné sa vie sur la croix pour sauver le monde entier, les apôtres s’étaient enfuis. Et il n’y avait 

là que Marie sa mère et les saintes femmes (à part l’apôtre Jean). Et c’est à une femme (Marie Madeleine) la première 

missionnaire, qu’il a confié la responsabilité d’annoncer sa résurrection au 1° pape (Pierre) et à Jean, l’apôtre qu’Il 

aimait. Prenons le temps de réfléchir profondément, avec patience et calmement, à cette question, et à toutes les 

autres questions que le monde nouveau nous pose. Ouvrons nos esprits pour comprendre les appels de l’Esprit. 

Nos anciens disaient déjà : « Quand le rythme du tam-tam change, le pas de la danse doit changer aussi » Et « on 

n’arrose pas la riz d’aujourd’hui avec les pluies d’autrefois ». Quelles que soient les valeurs et la richesse de nos 

cultures, ne nous laissons pas enfermer dans nos traditions. Mais allons doucement, en s’écoutant les uns les autres. 

Il nous faudra du temps pour évoluer et pour mieux respecter les droits et la dignité des femmes. Même si certaines, 

profondément blessées, se conduisent parfois de façon agressive. Dans la paix. Les droits de l’homme, ce sont les 

droits humains, les droits de toutes les personnes humaines (nit). Pas les droits de l’homme-mâle seulement (goor). 

Dans la société cela commence à se faire. Faisons-le, aussi dans l’Eglise. 

Au sujet de la culture numérique 

Vous dites avec raison que le monde actuel exige de nous une présence active sur  les réseaux sociaux, pour guider 

les jeunes d’une manière efficace. Il ne suffit pas d’utiliser  ces moyens seulement pour annoncer l’Evangile et pour 

transmettre des messes à la Radio ou à la télévision. Il s’agit surtout de rendre les réseaux sociaux plus justes et plus 

vrais, et surtout plus humains. Des réseaux sociaux qui aident les adultes comme les jeunes à grandir, à chercher 

la vérité, à s’engager pour le bien de tous, pour l’harmonisation et le développement de la société. Cela c’est déjà 

l’évangélisation aujourd’hui ; comme vous le dites vous-mêmes : « transformer notre manière de communiquer et 

de se rencontrer. Il s’agit d’être présents dans les territoires numériques où se construisent de nouvelles relations et 

émergent des défis inédits : comment l’Eglise peut-elle y être présent d’une manière prophétique ?».

Merci pour ce que vous nous apportez. A nous de le mettre en pratique.  

La synodalité missionnaire : comment prendre soin de la formation de tous 
les membres du peuple de Dieu ?



L’assemblée invite les institutions théologiques à poursuivre la recherche visant à clarifier et à approfondir le sens de 
la synodalité et à accompagner la formation dans les Églises locales. » (DF 67) De plus, « le discernement ecclésial 
exige le soin et la formation continus des consciences, ainsi que la maturation du sensus fidei, afin de ne négliger 
aucun des lieux où Dieu parle et vient à la rencontre de son peuple.  (DF 83)
Pour répondre à cette invitation, le Professeur Etoga, Président du Conseil scientifique du Centre Saint Augustin de 
Dakar (institut de philosophie et de théologie) a organisé dans le cadre de leurs Journées d’Etudes, la réception du 
Document Final du synode le Samedi 22 Février 2025, à la salle paroissiale de Saint Pierre des Baobabs. Le thème 
retenu était axé sur LA SYNODALITE DANS LA FORMATION. 
Comme nous le savons, tout Synode comporte trois dimensions : l’expérience vécue, les documents produits et 
la mise en œuvre concrète. La réception est l’accueil de ces trois dimensions par les fidèles. En renonçant à une 
exhortation apostolique, le pape François enclenche immédiatement le processus de réception du Synode. Désormais, 
le style synodal doit habiter toutes les manières d’exercer le pouvoir dans l’Église. De plus, avec ce Document final, 
l’engagement à des réformes concrètes dans la continuité des chantiers esquissés ou ouverts par le Pape François 
doit être effectif maintenant. Ainsi, s’inspirant de la démarche synodale, sœur Anne Béatrice FAYE, de la Congrégation 
des sœurs de l’Immaculée Conception de Castres nous a fait vivre une Congrégation Générale dans la diversité des 
membres délégués, laïcs, hommes femmes, religieux.es évêques, prêtres, invités d’autres Eglises. 
Le processus synodal ne s’achève pas avec la fin de l’actuelle assemblée du Synode des évêques, car il comprend 
la phase de mise en œuvre. En tant que membres de l’assemblée, nous estimons qu’il est de notre devoir de nous 
engager dans l’animation de celle-ci comme missionnaires de la synodalité au sein de nos communautés respectives. 
(DF 9) Même si la réception est un processus complexe et long,
chers frères et sœurs, nous confie le Pape François, ce que nous avons vécu est un don que nous ne pouvons pas 
garder pour nous. L’élan qui découle de cette expérience, dont le Document Final est le reflet, nous donne le courage 
de témoigner qu’il est possible de cheminer ensemble dans la diversité, sans se condamner l’un l’autre.  
Ensemble, professeurs.es et étudiants.es, prêtres, religieux, religieuses et séminaristes, « nous nous sommes mis à 
l’écoute de ce que « l’Esprit Saint dit aux Églises » (Ap 2,7) en ce temps. » Le Pape François nous demande de : 
•	 s’écouter, 
•	 s’accueillir, 
•	 se respecter, 
•	 « voir dans l’autre cette présence de Dieu qui l’anime dans l’Esprit, pour être capable de bâtir l’Église de Jésus-
Christ maintenant et là où nous sommes. »

La présence du frère Jean Marc KONAN curé de la 
paroisse Saint Dominique de Dakar, nous a permis de 
recevoir quelques orientations données par le père 
Timothy Radcliffe (devenu Cardinal Timothy), directeur 
spirituel durant les deux sessions du synode. Il nous 
a d’entrée de jeu mis en garde. « Si nous n’avons que 
la liberté de ceux qui font confiance à la providence 
de Dieu, mais que nous n’osons pas entrer dans le 
débat avec nos propres convictions, nous serons 
irresponsables et nous ne grandirons jamais ». 

C’est ce qui nous a amené à nous poser trois (03) questions pour mieux orienter notre lecture le Document Final du 
synode. Qu’entendez-vous par Synodalité ? Quel est votre avis sur la position de l’Eglise vis-à-vis de la polygamie ? et 
enfin, quel est votre avis sur l’admission des femmes au diaconat ? Plusieurs tentatives de réponses ont été proposées 
respectivement suivant l’ordre des questions dont nous pouvons retenir entre autres :



Signification et dimensions de la synodalité
Des riches échanges, retenons que le mot synodalité d’origine grec sun odos exprime un chemin de vie empreint 

de dialogue, d’écoute et de communion dans le vivre ensemble. Elle se présente comme un processus au cours 

duquel il convient de prêter l’oreille et de discerner la volonté de Dieu pour l’Eglise de ce temps, en impliquant sans 

exception les baptisés. Autrement dit, 

les termes « synodalité » et « synodal » dérivent de la pratique ecclésiale ancienne et constante de se réunir en 

synode. Dans les traditions des Églises orientales et occidentales, le mot « synode » se réfère à des institutions 

et à des événements qui ont pris différentes formes au fil du temps, impliquant une pluralité de sujets. Dans 

leur diversité, toutes ces formes ont en commun le fait de se réunir pour dialoguer, discerner et décider. Grâce à 

l’expérience de ces dernières années, le sens de ces termes a été mieux compris et plus largement vécu. Ceux-ci 

ont été de plus en plus associés au désir d’une Église plus proche des gens et plus relationnelle, une Eglise qui soit 

la maison et la famille de Dieu. Au cours du processus synodal, une convergence a mûri sur le sens de la synodalité, 

qui est à la base du présent document : la synodalité est la marche commune des chrétiens avec le Christ et vers le 

Royaume de Dieu, en union avec toute l’humanité ; orientée vers la mission, elle implique la rencontre en assemblée 

aux différents niveaux de la vie ecclésiale, l’écoute réciproque, le dialogue, le discernement communautaire, la 

formation d’un consensus comme expression de la présence dans l’Esprit du Christ vivant, et la prise de décision 

dans une coresponsabilité différenciée. Dans cette ligne, nous comprenons mieux ce que signifie l’affirmation que 

la synodalité est une dimension constitutive de l’Église (cf. CTI, n. 1). En termes simples et synthétiques, on peut 

dire que la synodalité est un chemin de renouveau spirituel et de réforme structurelle pour rendre l’Église plus 

participative et missionnaire, c’est-à-dire pour la rendre plus capable de marcher avec chaque homme et chaque 

femme en rayonnant la lumière du Christ. (DF 28)

Le document final décrit donc la synodalité comme « un chemin de renouveau spirituel et de réforme structurelle 

permettant à l’Église d’être plus participative et missionnaire, afin qu’elle puisse cheminer avec chaque homme et 

chaque femme, en rayonnant la lumière du Christ ». Le Synode sur la synodalité est le fruit de la mise en pratique des 

enseignements du Concile Vatican II sur l’Église en tant que mystère et peuple de Dieu. Il ajoute que ce processus 

synodal constitue « un acte supplémentaire authentique de réception » de Vatican II, renforçant ainsi sa force 

prophétique pour le monde d’aujourd’hui. Nous voyons que le chemin synodal met en œuvre ce que le Concile 

a enseigné sur l’Église comme mystère et peuple de Dieu, appelé à la sainteté par une conversion continue qui 

vient de l’écoute de l’Évangile. Le chemin synodal constitue un acte de réception ultérieure du Concile Vatican II, 

prolongeant son inspiration et relançant sa force prophétique pour le monde d’aujourd’hui. (DF 5) Le modèle de la 

synodalité, selon le document, est la Vierge Marie, car elle « écoute, prie, médite, dialogue, accompagne, discerne, 

décide et agit ».

la question de la position de l’Eglise vis-à-vis de la polygamie
La question de la position de l’Eglise vis-à-vis de la polygamie, il en ressort qu’en se basant sur les écritures 

Saintes, notamment sur l’Ancien Testament qui laisse exprimer que même dans le livre sacré qu’est la Bible il y’a 

une double position. En effet le récit de la création justifie une apologie de la monogamie mais il existe également 

dans le même livre sacré des personnages essentiels, voire des prophètes prendre plusieurs femmes, et cela ne 

les avait pas empêchés d’avoir une relation féconde avec Dieu. A la lumière de cela et en se basant sur des raisons 

culturelles surtout en Afrique, l’Eglise pourrait reconsidérer sa position vis-à-vis de la polygamie. Cependant est-ce 

qu’être polygame nous empêche d’être un bon chrétien ? Cette question pourrait certainement aider l’Eglise dans 

sa réflexion.



La synodalité et la place des femmes dans 
l’Église (DF 60)
• Comment penser théologiquement la participation 
des femmes aux processus décisionnels de l’Église ?
• Quelle lecture théologique du diaconat féminin dans 
une Église synodale ?
• Comment le charisme des femmes consacrées peut-il 
enrichir la dynamique synodale ? 
La question de l’admission des femmes au diaconat a 
sans doute été la plus débattue. Mais que dit le rapport 
final sur le rôle des femmes dans l’Église (y compris les 
« diaconesses ») ? Le texte final souligne que les femmes 
« continuent de rencontrer des obstacles » dans la mise 
en œuvre de leurs « charismes, vocations et rôles » dans 
l’Église. Il appelle à ce que les femmes soient acceptées 
dans tous les rôles permis par le droit canonique, y 
compris les postes à responsabilité au sein de l’Église.
Concernant l’accès des femmes au ministère diaconal, 
le texte précise que la question « reste ouverte » et que « 
le discernement doit se poursuivre ». Un groupe d’étude 
du Vatican est actuellement en train de réfléchir à ce 
sujet, avec un rapport final attendu pour juin 2025.
Pour les conservateurs, c’est-à-dire les garants du 
respect de la tradition de l’Eglise, bien que la démarche 
synodale promeuve une capacité d’écoute, de dialogue 
et de collaboration fraternelle sans supériorité de qui 
que ce soit, cette démarche ne doit en aucun cas nous 
séparer de nos racines, de la tradition de l’Eglise, sinon 
l’on court le risque d’une banalisation et un changement 
radical de la doctrine. Pour les progressistes, il ne 
serait pas contre-doctrinal, si vous me permettez le 
néologisme, que l’Eglise accepte les femmes au service 
sacré. Puisque le Christ a sans doute choisi douze 
hommes comme apôtres, mais il n’a nullement rendu 
la Bonne Nouvelle étrangère à la condition féminine. 
Au-delà de la vierge Marie elle-même ‘’Theotokos’’, l’on 
observe également dans les Evangiles que des femmes 
étaient parmi les disciples les plus dévouées de Jésus. 
Marie-Madeleine, par exemple, est souvent mentionnée 
comme une fidèle suiveuse et fut la première à voir Jésus 
ressuscité, devenant ainsi la messagère de cette grande 
nouvelle pour les autres apôtres. Cette reconnaissance 
aiguise l’importance des femmes dans la transmission 
du message chrétien. De plus, dans le livre des Actes des 
Apôtres et les épîtres de Paul, plusieurs femmes sont 
mentionnées pour leur rôle actif dans les communautés 

chrétiennes. Phoebé est désignée comme diaconesse 
de l’Église de Cenchrées (Romains 16 :1), indiquant une 
fonction officielle de service. Voilà des arguments qui 
justifient à leur tour, une admission des femmes à l’ordre 
du service.
Question en suspens 
Comment le pape François a-t-il rendu ce document 
magistériel ?
Comme nous le savons, tout Synode comporte trois 
dimensions : l’expérience vécue, les documents 
produits et la mise en œuvre concrète. La réception est 
l’accueil de ces trois dimensions par les fidèles. Le Pape 
François a immédiatement approuvé le document final 
après que les membres du synode ont voté en sa faveur. 
Selon les réformes qu’il a introduites en 2018, le texte 
final du Synode sur la synodalité fait désormais partie 
de son magistère ordinaire. Cette décision marque une 
rupture avec la pratique antérieure, où le pape utilisait 
généralement le document final d’un synode comme 
base pour rédiger sa propre exhortation apostolique 
(comme  Amoris Laetitia après le Synode sur la Famille 
de 2015). Le fait qu’un organe synodal, dont 27 % des 
membres n’étaient pas évêques, ait produit un texte 
magistériel, suscitera certainement des débats parmi 
les théologiens et canonistes.
Quels changements concrets l’Église pourrait-
elle voir après le Synode sur la synodalité ?
Selon son application, le document final du synode 
pourrait affecter concrètement des aspects tels que 
la manière dont les évêques sont choisis, la prise de 
décisions dans les paroisses, diocèses et au  Vatican, 
en mettant davantage l’accent sur la consultation. 
Il pourrait également créer de nouveaux organes 
synodaux, comme des assemblées continentales et un 
conseil des dirigeants des Églises catholiques orientales 
pour conseiller le pape.
Alors que dire du la création d’un ministère de 
l’écoute ?



L’assemblée s’est penchée sur la proposition d’établir un 

ministère d’écoute et d’accompagnement, en exprimant 

des réactions variées. Certains se sont montrés favorables 

car un tel ministère serait une manière prophétique de 

souligner l’importance de l’écoute et de l’accompagnement 

dans la communauté. 

Le processus synodal a renouvelé la conscience que 

l’écoute est une composante essentielle de tous les 

aspects de la vie de l’Église : l’administration des 

sacrements, en particulier celui de la réconciliation, la 

catéchèse, la formation et l’accompagnement pastoral. 

Dans ce cadre, l’assemblée s’est penchée sur la proposition 

d’instituer un ministère d’écoute et d’accompagnement, 

en montrant des orientations variées. Certains s’y sont 

montrés favorables, car un tel ministère serait une manière 

prophétique de souligner l’importance de l’écoute et de 

l’accompagnement dans la communauté. D’autres ont 

affirmé que l’écoute et l’accompagnement sont la charge 

de tous les baptisés, sans qu’un ministère spécifique soit 

nécessaire. D’autres encore ont souligné la nécessité 

d’une étude plus approfondie, par exemple sur la relation 

entre ce ministère possible et l’accompagnement spirituel, 

le conseil pastoral et la célébration du sacrement de la 

réconciliation. Il a également été suggéré que l’éventuel 

ministère d’écoute et d’accompagnement devrait viser 

particulièrement l’accueil de ceux qui sont en marge de 

la communauté ecclésiale, de ceux qui reviennent après 

s’être éloignés, de ceux qui sont à la recherche de la vérité 

et qui souhaitent être aidés à rencontrer le Seigneur. Il 

reste donc nécessaire de poursuivre le discernement 

à cet égard. Les contextes locaux où ce besoin se fait le 

plus sentir pourront promouvoir l’expérimentation et 

développer des modèles possibles sur lesquels discerner. 

(DF78)

Conclusion
Il faut dire que les réponses données à ces différentes 

questions, aideront sans doute chacun de nous à réfléchir 

davantage sur ces grandes problématiques posées 

aujourd’hui à l’Eglise, mais le plus important pour nous a 

été cette initiation à la démarche synodale  de discussion 

au tour d’une table, comme pour nous aider à comprendre 

de plus, que  chacun a son mot à dire mais a aussi besoin 

d’être constructivement écouté si nous voulons construire 

une véritable Eglise du Christ. Mais comment comme 

Institut maintenir le dynamisme synodal mis en route 

depuis 2021 ? 

Approfondir théologiquement certaines questions 
liées à la synodalité 
Nous demandons à toutes les Églises locales de poursuivre 

leur chemin quotidien avec une méthodologie synodale 

de consultation et de discernement, en identifiant des 

moyens concrets et des parcours de formation pour réaliser 

une conversion synodale tangible dans les différentes 

réalités ecclésiales (paroisses, instituts de vie consacrée 

et sociétés de vie apostolique, associations de fidèles, 

diocèses, conférences épiscopales, regroupements 

d’Églises, etc.). Il faudra prévoir une évaluation des progrès 

réalisés en matière de synodalité et de participation de 

tous les baptisés à la vie de l’Église.

L’ecclésiologie de la synodalité 
• Comment articuler l’Église comme « Peuple de Dieu en 

marche » avec la diversité des ministères et des charismes 

?

• Quelle est la place du ministère pétrinien dans une Église 

plus synodale ?

• Comment repenser l’autorité dans l’Église en tenant 

compte du principe de coresponsabilité ? 

Synodalité et discernement communautaire
• Quels sont les fondements théologiques d’un 

discernement communautaire authentique ?

• omment articuler l’écoute de l’Esprit Saint avec les 

dynamiques concrètes de décision dans l’Église ?

• Quelles sont les conditions pour une écoute véritable qui 

dépasse les clivages et favorise le consensus ecclésial ? 

Théologie de la mission dans une Église synodale
• Comment articuler la mission de l’Église avec le 

processus synodal ?

• En quoi la synodalité favorise-t-elle une Église « en sortie 

» ?

• Quels sont les défis théologiques d’une mission incarnée 

dans la diversité culturelle et sociale ? 

Synodalité et sensus fidei du Peuple de Dieu
•	 Quelle place donner au sensus fidei des fidèles 

dans le discernement ecclésial ?

•	 Comment conjuguer la voix des théologiens, des 

pasteurs et des fidèles dans l’élaboration de la doctrine et 

de la praxis ecclésiale ?



Synodalité et dialogue interreligieux
• Comment la synodalité peut-elle inspirer un nouveau 
modèle de dialogue islamo-chrétien ?
• Quelle place pour une théologie du consensus et de la 
réconciliation dans les contextes interreligieux ? 
Synodalité et gouvernance ecclésiale
• Comment articuler participation, coresponsabilité et 
autorité dans l’Église ?
• Quels modèles de gouvernance collégiale s’inspirant 
des traditions ecclésiales peuvent être redécouverts ?
• Quels mécanismes pour assurer la transparence et la 
redevabilité dans une Église synodale ? 
L’œcuménisme dans le processus synodal.
La synodalité est une opportunité pour renouveler le 
dialogue œcuménique, s’écouter, discerner ensemble et 
collaborer pour l’unité des chrétiens.
Comment la synodalité peut favoriser l’unité des chrétiens 
? 
• La synodalité promeut le dialogue et la concertation, 
rejoignant les principes de communion des dialogues 
œcuméniques, et peut repenser la gouvernance 
ecclésiale.
• Les modèles synodaux des Églises orthodoxes, 
orientales et protestantes offrent des enseignements 
précieux pour enrichir la réflexion catholique.
• La synodalité peut aider à repenser la primauté du 
pape dans une perspective plus collégiale et ouverte à la 
reconnaissance mutuelle.
• La capacité des fidèles à discerner la vérité de la foi, 
présente dans toutes les confessions chrétiennes, 
pourrait encourager une réception commune des 
décisions ecclésiales et théologiques. C’est le  Sensus 
fidei : 
• La synodalité peut favoriser une mission commune des 
Églises face aux défis contemporains, comme la justice 
sociale, l’écologie, la paix et la migration.
Création d’un  Observatoire ecclésial du handicap.
En promouvant la coresponsabilité pour la mission de 
tous les baptisés, nous  reconnaissons les capacités 
apostoliques des personnes handicapées qui se 
sentent appelées et envoyées comme agents actifs de 
l’évangélisation. Nous voulons valoriser la contribution 
qui  vient de l’immense richesse d’humanité qu’elles 
apportent avec elles. Nous reconnaissons leurs  
expériences de souffrance, de marginalisation, de 
discrimination, parfois subies au sein même  de 
la communauté chrétienne, en raison d’attitudes 
paternalistes de commisération. Pour  encourager leur 
participation à la vie et à la mission de l’Église, nous 

proposons la création d’un  Observatoire ecclésial 
du handicap. (DF 63)

Église en Chemin : Écoute, 
Communion et Mission avec la 
Paroisse Sainte Marthe de Mbour



Accueillir chaque personne dans l’Église, c’est reconnaître 
en elle un membre du Corps du Christ, appelé à marcher 
ensemble avec les autres dans un esprit de synodalité. 
Ce chemin demande un véritable accompagnement, où 
chaque fidèle trouve sa place et participe activement à la 
vie ecclésiale. Le changement auquel l’Église est appelée 
ne peut se faire sans un profond discernement, guidé 
par l’écoute de l’Esprit Saint et des autres. Cela suppose 
d’apprendre à distinguer le péché du pécheur, en offrant à 
chacun un espace de miséricorde et de conversion.
Pour favoriser cette dynamique, il est essentiel de 
communiquer avec clarté et bienveillance, afin que 
le message de l’Évangile rejoigne toutes les réalités 
humaines. Le dialogue devient ainsi un pont entre les 
cultures et les générations, unissant les communautés 
dans une même quête de vérité et d’amour. L’entente au 
sein de l’Église passe par des espaces de rencontre et 
de partage, tels que le rassemblement des délégués des 
différentes Églises ou encore la réunion des évêques et des 
laïcs. Ces moments permettent d’approfondir ensemble 
la mission ecclésiale et d’assurer une gouvernance plus 
participative.
La formation biblique et l’initiation chrétienne jouent un 
rôle clé dans ce processus, en éclairant le chemin de foi 

des baptisés et en les préparant à exercer pleinement leur 
vocation. Cela s’inscrit dans une dynamique de service, 
où chacun, selon son charisme, contribue à l’édification 
de l’Église et au bien commun. Marcher ensemble 
implique également de respecter l’autre dans sa diversité, 
en reconnaissant la richesse de chaque parcours et 
en promouvant une Église où l’écoute et l’accueil sont 
prioritaires. Ainsi, la synodalité devient une réalité vécue, 
un témoignage vivant d’une Église en mouvement, toujours 
plus proche de ceux qu’elle est appelée à servir.
Vers une Église Synodale : Un Chemin de 
Communion et de Conversion
Marcher ensemble, c’est s’engager dans un chemin de foi 
où nous nous entendons en Christ pour faire progresser 
notre Église. Cette démarche exige une réflexion 
approfondie pour discerner les dons de chaque croyant 
et reconnaître en lui son statut d’enfant de Dieu, aimé par 

Lui. 
L’amour ne peut se limiter à des paroles ; il doit s’incarner 
dans des actions concrètes au service de la mission. 
Ce service se nourrit d’une entente fraternelle, d’une 
confiance mutuelle et d’une ouverture qui nous poussent 
à aller vers l’autre, à l’accueillir avec compassion et à lui 
témoigner amour, respect, écoute et charité.

QUESTIONS : 
1.Quelle est la signification et la portée de la synodalité ? 
2.Comment rendre la synodalité accessible à ceux qui restent en marge de la vie ecclésiale ? 
3.Le chemin synodal est-il réalisable au sein de l’Église ? 
4.Comment l’Église peut-elle élargir l’espace de sa tente ? 
5.Que signifie le concept de « coépouse » dans le cadre ecclésial ? 
6.Quelles perspectives pastorales pour les jeunes divorcés qui se sentent exclus de l’Église ? 
7.Pouvez-vous préciser le rôle et l’importance des Églises particulières ? 
8.Comment mieux accompagner les familles en tant qu’Église domestique ?
Vivre la Synodalité : Un Chemin d’Écoute et de Communion



La confiance en l’Église se construit à travers un dialogue 
sincère et une écoute mutuelle empreinte de respect. 
Dans cette dynamique, la question du diaconat des 
femmes mérite une réflexion approfondie, afin de mieux 
valoriser les charismes et les ministères au sein du Peuple 
de Dieu.
S’accueillir mutuellement devient un signe de vie et un 
témoignage évangélique. Marcher ensemble, la main dans 
la main, signifie avancer dans le respect et la considération 
de toutes les couches sociales, sans exclusion. Chaque 
fidèle doit trouver sa place dans l’Église, dans une 
ouverture qui reconnaît la diversité des vocations et des 
engagements.
Partager sur les thèmes du synode favorise une prise 
de conscience commune et un engagement renouvelé. 
Cela implique également de donner un nouveau style 
d’animation ecclésiale, plus dynamique et inclusif, où 
chacun se sent pleinement acteur de la mission.
Le chemin synodal est un chemin de conversion qui appelle 
à une transformation intérieure et communautaire. Il exige 
une formation solide des laïcs pour les préparer à exercer 
leurs responsabilités avec discernement et engagement. 
L’Église de demain se construit aujourd’hui, en donnant 
une place à tous les fidèles, en cultivant l’écoute et le 
respect, et en s’ouvrant aux appels de l’Esprit. C’est ainsi 
que nous pourrons bâtir une communauté plus fraternelle, 
missionnaire et véritablement synodale.
Tensions et Défis pour une Église en Chemin Synodal
Le chemin synodal a mis en lumière de nombreuses 
convergences, mais aussi des tensions et des divergences 
qui révèlent les défis auxquels l’Église est confrontée 
aujourd’hui. Parmi ces défis, la confrontation entre la 
pastorale de l’Église et les réalités sociales, notamment 
les questions liées aux personnes LGBTQ+ et au mariage 
multiple, suscite des débats profonds et  interroge la 
pastorale de l’accueil et du respect de chaque baptisé. 
Comment accompagner ces fidèles tout en restant fidèles 
à l’enseignement de l’Église ?
L’équilibre entre fidélité à la doctrine et accueil pastoral 
est un enjeu important, notamment dans la question de 
la bénédiction : faut-il bénir ou bannir la personne ? Cette 
tension exige une approche fondée sur la compréhension, 
la miséricorde et un discernement éclairé par l’Esprit 
Saint.
Le diaconat des femmes est également un sujet de 
discussion important. Quels en sont les critères ? Quelle 
place accorder aux femmes dans le service de l’Église ? 
Si la reconnaissance de leur engagement dans la mission 
est largement partagée, la question de leur accès à un 
ministère ordonné demeure un point de tension.

Une autre divergence concerne la distinction entre 
l’Église universelle et l’Église tout entière : s’agit-il 
d’une simple nuance de langage ou d’une différence 
théologique et ecclésiologique plus profonde ? Ce débat 
a des implications directes sur la gouvernance de l’Église, 
notamment en ce qui concerne l’inégalité perçue dans la 
nomination des évêques à travers le monde.
La question de la polygamie et du lévirat est un autre 
point de tension, particulièrement en Afrique. Comment 
accompagner pastoralement ces réalités sans renier 
la doctrine chrétienne du mariage ? Comment offrir 
un chemin de foi qui prenne en compte ces situations 
complexes sans exclure ceux qui y sont impliqués ?
L’exhortation post-synodale fait également débat. 
Pour certains, elle représente une continuité dans le 
discernement synodal ; pour d’autres, elle soulève des 
questions sur les orientations prises et sur la réception 
des propositions du Synode.
Ces tensions ne doivent pas être perçues comme des 
obstacles, mais comme des appels au dialogue, au 
discernement et à un approfondissement théologique 
et pastoral. L’Église synodale est appelée à affronter ces 
défis avec courage, en mettant toujours l’accent sur le 
service, la charité et l’écoute de l’Esprit Saint.
Avancer Ensemble sous la Mouvance de l’Esprit
À la lumière de nos échanges et sous la mouvance de 
l’Esprit Saint, nous avons discerné des pas concrets à 
poser pour faire grandir une Église toujours plus synodale, 
fraternelle et missionnaire. Travailler davantage la 
question de l’œcuménisme nous invite à approfondir ce 
que nous avons en commun avec les autres confessions 
chrétiennes. Ce chemin de dialogue et de collaboration 
est une nécessité pour témoigner ensemble du Christ et 
renforcer les liens entre les communautés.



Nous sommes appelés à nous sentir destinataires de la 
mission ecclésiale, en reconnaissant que chaque baptisé 
a un rôle à jouer. Se laisser former est essentiel pour 
grandir dans la foi et mieux répondre aux défis de notre 
temps. Cela passe par un renforcement de la catéchèse 
au niveau des CEB, une information et formation des 
femmes, ainsi qu’une intégration plus active des femmes 
catholiques dans les activités pastorales.

Le dialogue doit être encouragé à tous les niveaux, 
en veillant à écouter avec discrétion, à écouter et être 
écouté, afin que chaque voix puisse être entendue avec 
respect et bienveillance. Il est également nécessaire 
de suivre les enseignements sur la doctrine sociale de 
l’Église et le discernement de l’Esprit, pour ancrer notre 
engagement dans une compréhension profonde de la 
mission chrétienne.

L’Église est appelée à être une famille qui assiste et 
soutient ses membres. Nous devons donc assister les 
familles dans leurs défis quotidiens, sans exclure ceux 
qui vivent des situations particulières. Dans cet esprit, 
accepter les polygames dans l’Église sans pour autant 
encourager la polygamie est un équilibre pastoral à 
cultiver avec discernement. Préserver les acquis est 
essentiel pour ne pas perdre le fruit du chemin déjà 
parcouru. Mais il ne suffit pas de conserver, il faut aussi 
mettre en pratique les points positifs de la rencontre, afin 
que notre engagement synodal porte des fruits concrets.

Cela implique une restructuration adaptée aux réalités 
de notre Église locale, une plus grande ouverture et la 
création de conditions favorisant le dialogue. Ouvrir les 
portes de nos Églises et de nos bureaux, et nous rendre 
toujours disponibles pour écouter ceux qui veulent nous 
parler, est un engagement fondamental pour une Église 
qui marche au rythme de ses fidèles.

Enfin, suivre les formations requises et cultiver un 
discernement attentif permettront d’ancrer ces 
résolutions dans une dynamique d’Église toujours plus 
à l’écoute, accueillante et missionnaire. Ainsi, en restant 
à l’écoute de l’Esprit et en mettant ces engagements en 
œuvre, nous avancerons ensemble vers une Église où 
chacun trouve sa place, où le dialogue et la fraternité 
sont vécus, et où la mission du Christ est portée avec 
audace et espérance.
Approfondissements Nécessaires pour une Église en 

Chemin
Afin de poursuivre notre engagement dans la 
dynamique synodale, nous avons identifié plusieurs 
approfondissements essentiels pour renforcer la vie de 
notre Église et répondre aux défis pastoraux de notre 
temps.
Encourager l’engagement des jeunes dans l’Église, car 
son avenir repose sur leur participation active. Il est 
essentiel de les intégrer davantage dans les mouvements 
d’action catholique, en leur offrant des espaces 
d’expression et de responsabilité. Cet engagement doit 
être accompagné par une formation adaptée qui les aide 
à mieux comprendre leur rôle dans la mission ecclésiale 
au sein de la société.
Prier et rechercher sans cesse l’intelligence de la Parole. 
En effet, la prière est la source et le moteur de tout 
engagement chrétien. C’est ce qui permet d’approfondir 
notre foi et d’éclairer nos actions. Cette quête spirituelle 
doit être encouragée dans toutes les communautés, en 
mettant en place des temps de méditation et de partage 
biblique.
L’Église est appelée à être une maison pour tous.es d’où 
la nécessité de développer une écoute et un accueil 
bienveillants pour ceux qui se trouvent en situation 
irrégulière (migrants, couples en difficulté, personnes 
en marge de la société). Cet accompagnement pastoral 
doit être basé sur la miséricorde et le discernement, 
sans compromis sur les valeurs évangéliques.
Les Communautés Ecclésiales de Base (CEB) sont des 
lieux privilégiés pour vivre la synodalité au quotidien. 
Il est essentiel d’y renforcer les activités pastorales 
et la formation continue, en particulier pour les laïcs. 
Une formation spécifique dans les CEB aidera à mieux 
structurer ces espaces de communion et de mission. 
Les femmes jouent un rôle central dans la vie de l’Église. 
Leur formation continue est un enjeu majeur pour leur 
permettre de prendre pleinement part à la mission 
ecclésiale. Il convient de leur offrir des opportunités 
d’apprentissage adaptées aux réalités locales et aux 
besoins pastoraux.
Le chemin synodal est un processus en constante 
évolution. Il est nécessaire de continuer à approfondir la 
synodalité, tant au niveau théologique que dans sa mise 
en pratique concrète. Cela implique de développer une 
culture de la participation, de l’écoute, du discernement 
et de la coresponsabilité au sein des paroisses et du 
diocèse.



Le diaconat, notamment la question de l’accès des femmes à ce 
ministère, suscite un vif intérêt. Il est essentiel de clarifier les critères 
d’admission et de formation, en tenant compte des réalités pastorales 
et des réflexions théologiques en cours.
La polygamie et le lévirat en Afrique sont des réalités culturelles 
qui nécessitent une réflexion approfondie. L’Église doit poursuivre 
son travail de discernement pour accompagner ces situations avec 
sagesse et sensibilité pastorale, sans compromettre l’enseignement 
évangélique et doctrinal sur le mariage et la famille.
Il est fondamental de lire le document du Synode dans les paroisses 
et de laisser les fidèles s’exprimer. Cette démarche garantit une 
véritable appropriation du processus synodal et permet d’enraciner 
ses enseignements dans la vie des communautés locales. En mettant 
en œuvre ces approfondissements, nous continuerons à bâtir une 
Église plus ouverte, plus participative et fidèle à sa mission d’annonce 
de l’Évangile.

Le diaconat, notamment la question de l’accès des femmes à ce ministère, suscite un vif intérêt. Il est essentiel de 
clarifier les critères d’admission et de formation, en tenant compte des réalités pastorales et des réflexions théologiques 
en cours.
La polygamie et le lévirat en Afrique sont des réalités culturelles qui nécessitent une réflexion approfondie. L’Église doit 
poursuivre son travail de discernement pour accompagner ces situations avec sagesse et sensibilité pastorale, sans 
compromettre l’enseignement évangélique et doctrinal sur le mariage et la famille.
Il est fondamental de lire le document du Synode dans les paroisses et de laisser les fidèles s’exprimer. Cette démarche 
garantit une véritable appropriation du processus synodal et permet d’enraciner ses enseignements dans la vie des 
communautés locales. En mettant en œuvre ces approfondissements, nous continuerons à bâtir une Église plus 
ouverte, plus participative et fidèle à sa mission d’annonce de l’Évangile.
Citations retenues : 
Si un homme couche avec un homme comme on couche avec une femme, ils ont fait tous deux une chose abominable 
; ils seront punis de mort : leur sang retombera sur eux. (Lv 20, 13
« A vin nouveau, outre neuve » (Mc 2, 22)
Nous sommes tous frères et sœurs, collaborateurs.es 
Elargis l’espace de ta tente 
Pourquoi vois-tu la paille qui est dans l’œil de ton frère, et n’aperçois-tu pas la poutre qui est dans ton œil ? » (Mt 7, 3) 
La synodalité est un style de vie
« Ne jugez pas et vous ne serez pas jugés » (Mt 7, 1-7) 
Ne fait pas l’éloge de quelqu’un avant qu’il ait parlé
Le style change la dynamique 

RECEPTION DU DOCUMENT FINAL DANS LE DOYENNE 
SINE PETITE COTE (ARCHIDIOCÈSE DE DAKAR)



La journée de restitution du Document Final du synode sur la synodalité s’est 
tenue le lundi 03 mars 2025 au CFP de Mbour. Elle a réuni les agents pastoraux 
des doyennés de la zone rurale. Cette journée a été animée par Sœur Anne 
Béatrice FAYE, cic.
Pour mettre en œuvre la démarche synodale, cinq groupes ont été constitués 
avec des tâches spécifiques à accomplir par certains membres. 

Le texte, qui compte 52 pages, propose une réflexion théologique sur la synodalité, affirmant qu’elle est l’accomplissement 
des réformes du Concile Vatican II. Il inclut également des propositions pour appliquer la synodalité aux relations, 
aux structures et aux processus au sein de l’Église catholique. L’objectif final est de rendre l’Église plus efficace dans 
l’évangélisation en la rendant plus participative et inclusive.
Comment lire le Document Final du synode ? 
Depuis que le Saint-Père a initié ce synode en 2021, nous nous sommes tous.es engagés.es sur un chemin dont nous 
découvrons toujours plus la richesse et la fécondité. La question à laquelle le synode a tenté de répondre est, me semble-
t-il, la manière d’être-Eglise-en-chemin à partir des dons du baptême que sont les charismes en leur diversité et que saint 
Paul relie subtilement aux trois personnes divines. « Il y a, certes, diversité de dons spirituels, mais c’est le même Esprit 
; diversité de ministères, mais c’est le même Seigneur ; diversité d’opérations, mais c’est le même Dieu qui opère tout en 
tous » (1 Co 12,4-6). Le Saint Esprit (v.4), le Seigneur [Jésus] (v.5) et Dieu [le Père] (v.6)) en qui chaque fidèle est baptisé. Il 
s’agit de la richesse des charismes que produit l’Esprit Saint par le baptême (cf. Rm 12 ; 1 Co 12 ; Ep 4).



Le texte, qui compte 52 pages, propose une réflexion théologique sur la synodalité, affirmant qu’elle est l’accomplissement 
des réformes du Concile Vatican II. Il inclut également des propositions pour appliquer la synodalité aux relations, 
aux structures et aux processus au sein de l’Église catholique. L’objectif final est de rendre l’Église plus efficace dans 
l’évangélisation en la rendant plus participative et inclusive.
Comment lire le Document Final du synode ? 
Depuis que le Saint-Père a initié ce synode en 2021, nous nous sommes tous.es engagés.es sur un chemin dont nous 
découvrons toujours plus la richesse et la fécondité. La question à laquelle le synode a tenté de répondre est, me semble-
t-il, la manière d’être-Eglise-en-chemin à partir des dons du baptême que sont les charismes en leur diversité et que saint 
Paul relie subtilement aux trois personnes divines. « Il y a, certes, diversité de dons spirituels, mais c’est le même Esprit 
; diversité de ministères, mais c’est le même Seigneur ; diversité d’opérations, mais c’est le même Dieu qui opère tout en 
tous » (1 Co 12,4-6). Le Saint Esprit (v.4), le Seigneur [Jésus] (v.5) et Dieu [le Père] (v.6)) en qui chaque fidèle est baptisé. Il 
s’agit de la richesse des charismes que produit l’Esprit Saint par le baptême (cf. Rm 12 ; 1 Co 12 ; Ep 4).

Il ne s’agit pas de chercher des grandes décisions ou des gros titres. Face à la désintégration sociale, les guerres, les 
injustices, les grands défis de notre temps, l’Église a une vocation, c’est d’être témoin de la Paix du Christ et de la 
Communion. Cela ne nécessite pas de gros titres. Le défi de ce document c’est de montrer « comment être ensemble 
d’une façon nouvelle. Et pour cela, on utilise des images plus que des déclarations. On n’y trouve pas des décisions 
dogmatiques mais une façon nouvelle d’être Église car, le synode n’est pas un « Parlement » qui adopte des décisions. 
D’où l’appel à poursuivre le chemin comme nous le faisons aujourd’hui avec nos questions, nos convergences, nos 
divergences et tensions, notre engagement à aller plus loin pour répondre à l’appel de l’Esprit. Mais, « si nous n’avons 
que la liberté de ceux qui font confiance à la providence de Dieu, mais que nous n’osons pas entrer dans le débat avec 
nos propres convictions, nous serons irresponsables et nous ne grandirons jamais ». (Timothy, Cardinal Radcliffe)
Poursuivre la démarche synodale dans notre Église : défis et perspectives
La synodalité invite l’ensemble du Peuple de Dieu à marcher ensemble sous l’impulsion de l’Esprit Saint, en dialogue 
constant avec les diverses réalités culturelles et sociales. Cette dynamique soulève de nombreuses questions quant 
à son application concrète dans l’Eglise locale, notamment dans notre contexte. En effet, comment concilier la 
synodalité avec les cultures locales ? Quelle suite donner au synode pour garantir une mise en œuvre effective ? 
Comment favoriser l’écoute et la participation de tous ?
L’Église est en marche vers une autonomie qui lui permet d’exprimer pleinement son identité et sa mission. Mais 
comment et quand pourra-t-elle atteindre cette autonomie sans perdre sa communion avec l’Église universelle ? 
Cette question mérite une réflexion approfondie pour éviter toute rupture et favoriser une transition harmonieuse. 
Dans cette dynamique, il est essentiel de se demander quelles seront les prochaines étapes du Synode et comment 
les mettre en œuvre efficacement. La synodalité ne doit pas rester une simple intention, mais devenir une réalité 
vivante dans nos communautés. Or, comment avancer ensemble sans risquer la dispersion ? La diversité des 
sensibilités, des contextes culturels et des réalités ecclésiales exige une attention particulière pour maintenir l’unité 
tout en respectant les différences.
L’un des défis majeurs qui se pose, est d’articuler la synodalité avec les spécificités culturelles locales. Comment 
conjuguer l’écoute de l’Esprit Saint avec le respect des traditions et des valeurs enracinées dans nos sociétés ? Il est 
important de mieux transmettre aux fidèles les orientations prises par les instances supérieures. Comment assurer 
une communication claire, transparente et accessible à tous afin que chaque baptisé se sente concerné et impliqué 
dans la vie de l’Église ?
 Expliquer la synodalité de façon accessible à tous, notamment aux plus simples, est un autre enjeu fondamental. 
Comment rendre ce concept vivant et compréhensible pour ceux qui sont éloignés du langage ecclésial ou qui ne 
perçoivent pas l’importance de cette démarche ? Cette question rejoint également celle de l’harmonisation des 
pratiques funéraires dans l’archidiocèse. Comment proposer une ligne commune qui respecte à la fois la tradition 
ecclésiale et les sensibilités locales ?
Par ailleurs, l’Église est confrontée à un phénomène préoccupant : la migration de certains fidèles vers d’autres 
confessions religieuses. Quelles stratégies adopter pour éviter que des chrétiens ne quittent l’Église pour rejoindre 
d’autres communautés ou Églises sœurs ? Cette réflexion doit s’accompagner d’un questionnement plus large sur 
l’accompagnement spirituel et pastoral. Quel type d’accompagnement offrir aux fidèles dans leur cheminement de 
foi afin de les aider à rester enracinés dans leur Église ?
Dans cette dynamique d’attention aux fidèles, il est aussi nécessaire de mieux soutenir les veufs et, en particulier, 
les veuves, souvent laissées à elles-mêmes après la perte de leur conjoint. Comment mieux les accompagner et leur 
offrir une place au sein de nos communautés ? La même interrogation se pose pour les personnes vivant en situation 
de polygamie. Quelle place leur accorder dans la vie ecclésiale tout en respectant l’enseignement de l’Église ?
Le Synode sur la synodalité ne doit pas rester une initiative lointaine, mais être rendu concret et vivant dans nos 
Églises locales. Comment traduire ses orientations en actions pastorales adaptées à nos réalités ? Cette démarche 
implique également un engagement vers l’unité entre chrétiens et un dialogue ouvert avec les croyants d’autres 
traditions. Comment renforcer les liens entre chrétiens et promouvoir une démarche synodale avec les autres Églises, 
les musulmans et les croyants d’autres religions ?



Vivre la communion et l’unité dans l’Église demande de se laisser guider par l’Esprit Saint. Comment marcher 
ensemble en Église, en dialogue et en unité de foi, tout en restant ouverts aux inspirations de l’Esprit ? Cette attitude 
d’ouverture passe nécessairement par l’écoute. Comment favoriser une écoute véritable et bienveillante dans nos 
communautés paroissiales, afin que chacun se sente écouté et respecté dans ses aspirations et questionnements 
? Un autre défi consiste à faire connaître largement le Document Final du Synode. Comment s’assurer que tous les 
paroissiens puissent le découvrir, le comprendre et l’intégrer dans leur vie ecclésiale ? Cette question renvoie à 
une préoccupation plus large : la démarche synodale peut-elle se déployer sans heurter les identités et traditions 
culturelles ? L’enracinement de la foi dans des contextes culturels diversifiés nécessite un équilibre entre fidélité à 
l’Évangile et respect des traditions locales.
La Semaine de prière pour l’unité des chrétiens est une initiative précieuse, mais porte-t-elle réellement des fruits 
concrets ? Comment en renforcer l’impact pour qu’elle devienne un véritable levier de communion entre les différentes 
confessions chrétiennes ? De plus, comment assurer que chaque groupe social trouve pleinement sa place au sein de 
l’Église ? Cette question concerne notamment les jeunes, les personnes âgées, les exclus, les personnes en situation 
de handicap, et bien d’autres.
La synodalité ne se vit pas seulement au niveau des assemblées et des institutions, mais aussi dans la vie paroissiale et 
les relations entre prêtres, communautés religieuses et laïcs. Comment mettre en pratique la synodalité au quotidien, 
dans les relations pastorales et dans l’organisation de la vie paroissiale ? Cette mise en œuvre appelle également à 
un temps d’évaluation. Un moment est-il prévu pour mesurer l’appropriation et l’impact des conclusions du Synode 
dans nos communautés ?
Enfin, notre marche en Église doit toujours être orientée vers le Christ. Comment avancer ensemble vers le Seigneur 
en nous laissant conduire par l’Esprit Saint ? Ce questionnement nous invite à rester en attitude d’écoute, de prière et 
de discernement, pour que la synodalité ne soit pas seulement une méthode, mais une véritable conversion du cœur 
et de la vie ecclésiale.
En résumé de toutes ces interrogations, nous pouvons souligner que : 
 La liberté de Dieu agit au cœur de notre liberté. 
 Exceptionnellement le document final du synode sur la synodalité tient lieu d’exhortation . 
 Le style synodal doit habiter toutes les manières d’exercer le pouvoir dans l’Eglise. 
 Parmi les propositions du synode nous avons la création du ministère de l’écoute et d’accompagnement (numéro 68 
du document final).
 L’écoute est l’élément moteur de la synodalité. Elle est une composante essentielle de la vie de l’Eglise. 
 La dimension de l’Eglise locale est très importante dans la démarche synodale.
 La synodalité est un style de vie. 
 La synodalité nous permet de redécouvrir le « sensus fidei » du peuple de Dieu et de revisiter le mode de discernement 
ecclésial. 
 L’image de « la pyramide renversée » pourrait illustrer le processus synodal.
 Le style synodal change la dynamique. 
Notons aussi que la question du diaconat féminin, celle de la polygamie ainsi que du lévirat ont suscité beaucoup de 
réactions.  
Les enjeux de la synodalité dans l’Eglise locale : marcher ensemble pour un discernement ecclésial
A partir des mots clés retenus, nous avons vu que la synodalité repose sur des principes de coresponsabilité, de 
dialogue et d’ouverture. Elle met en lumière l’importance de l’écoute mutuelle et du discernement ecclésial afin 
de mieux accueillir les diverses voix qui composent l’Église. L’écoute est l’élément moteur de la synodalité, car elle 
permet à chacun de se sentir pleinement intégré dans la mission commune et d’œuvrer à une dynamique nouvelle où 
la participation de tous devient un chemin d’Église.
Cette démarche s’inscrit dans un style nouveau de gouvernance ecclésiale, marqué par la charité, la fraternité et le 
service. En favorisant l’entente entre les différentes composantes du peuple de Dieu, elle invite à poser les vraies 
questions et à cheminer ensemble dans un esprit de vérité et d’amour. C’est dans cet élan que la pratique des 
conclusions synodales doit être envisagée, en tenant compte des réalités locales et des diversités culturelles.

L’absence d’une exhortation au terme du synode a été diversement appréciée. Si pour les uns cela signifie que 
la réflexion continue, pour les autres cela traduirait une certaine « fuite de responsabilité ».  



L’Église en Afrique, confrontée au défi de son identité culturelle, doit poursuivre son engagement dans un discernement 
approfondi, sous la mouvance de l’Esprit Saint. La mise en œuvre des orientations synodales implique une appropriation 
contextuelle, en veillant à ne pas briser les liens avec la tradition tout en répondant aux besoins actuels. 
Le silence, souvent sous-estimé, est pourtant un espace privilégié du discernement et de l’action de l’Esprit. Une parole 
qui n’est pas reçue dans le silence est une parole perdue (Paul Béré). Ainsi, pour que le document final du Synode porte 
du fruit, il est nécessaire de créer des espaces de réflexion et d’appropriation, où chaque fidèle puisse en saisir la portée 
et le traduire dans sa vie quotidienne.
Marcher ensemble dans l’esprit de la synodalité, c’est entrer dans une expérience d’Église renouvelée, où chaque 
membre, dans sa diversité, contribue activement à l’annonce de l’Évangile. C’est faire de l’écoute, du dialogue et du 
service les piliers d’une Église en mouvement, toujours plus proche de ceux qui attendent un témoignage authentique 
de foi et d’amour fraternel.
Une convergence pour une Église plus synodale et missionnaire
Le processus synodal a révélé une convergence des aspirations en faveur d’une Église plus missionnaire, plus fraternelle 
et davantage à l’écoute. Le désir de marcher ensemble se manifeste par une soif de communion et d’unité, tout en tenant 
compte de la diversité des cultures et des réalités ecclésiales. Cet élan s’inscrit dans la prière du Christ : « Que tous 
soient un » (Jn 17, 21) et appelle à une collaboration renforcée entre prêtres, laïcs et communautés religieuses, afin de 
rendre l’Église plus présente dans les paroisses, les CEB et les divers lieux de vie.
Cependant, l’unité ne saurait se construire sans une véritable écoute mutuelle, une formation adaptée et une docilité à 
l’Esprit Saint. Le discernement est nécessaire pour répondre aux défis contemporains tout en restant fidèle à la mission 
de l’Église. Cette mission exige un engagement concret, car l’amour ne suffit pas à être proclamé en paroles, il doit être 
vécu en actes, à travers des gestes de solidarité et de service.
Le synode a également mis en lumière la nécessité d’une plus grande confiance en l’Église, notamment par la prise en 
compte des expériences vécues et des préoccupations des fidèles. Il en ressort une volonté d’une Église plus synodale, 
où la participation active de chacun est encouragée. Cela passe par une meilleure diffusion des documents synodaux et 
une mise en œuvre effective de leurs orientations.
Les tensions et divergences dans le cheminement synodal
Si le synode a mis en lumière une forte convergence en faveur d’une Église plus missionnaire et fraternelle, il a également 
révélé des tensions et divergences qui interrogent la communion ecclésiale et la mise en œuvre des orientations 
synodales.
Parmi ces points de friction figure l’absence d’une Exhortation Apostolique après le synode, une décision du Pape qui 
laisse certains dans l’attente d’une parole d’autorité pour orienter concrètement la suite du processus. Cette absence 
alimente également une réflexion sur la place de l’Église en Afrique, certains se demandant si elle est suffisamment 
écoutée et considérée dans les décisions romaines. L’inégalité entre l’Église locale et l’Église universelle, perçue dans 
certains aspects de la gouvernance, notamment la nomination des évêques en Afrique, est une question récurrente.
Certaines tensions persistent, notamment sur la place de l’Église en Afrique et son rapport aux traditions locales. 
Comment concilier l’annonce de l’Évangile avec certaines pratiques culturelles comme le mariage traditionnel ou le 
lévirat ? La synodalité doit permettre d’aborder ces questions dans un climat de dialogue et de respect des différences, 
en cherchant des chemins d’inculturation adaptés.
Le dialogue œcuménique et interreligieux suscite également des débats. Nous avons insisté sur l’œcuménisme, en 
tant qu’expression de cette ouverture. Si beaucoup reconnaissent l’importance de cette ouverture, d’autres craignent 
un risque d’affaiblissement de l’identité catholique. Il exige une collaboration renouvelée avec les autres confessions 
chrétiennes et les croyants d’autres traditions, afin de marcher ensemble dans la recherche d’une unité toujours plus 
profonde.
La question du renversement de la pyramide hiérarchique, prônée par la synodalité, est elle aussi difficile à accepter pour 
certains qui y voient une remise en cause des structures établies.
Plus de communion avec les Églises sœurs et une présence accrue dans les réalités locales sont des attentes fortes des 
fidèles. Comment préserver l’unité sans nier les particularités culturelles et sociales ? La réponse se trouve dans une 
Église en sortie, à l’écoute des aspirations des peuples et fidèle à sa vocation missionnaire.



Les questions sociétales, comme l’homosexualité et l’inclusion des personnes LGBTQ+, sont également source de 
divergence. Si l’appel à la miséricorde et à l’accueil est affirmé, des résistances persistent quant à la manière dont l’Église 
peut accompagner ces réalités sans remettre en cause son enseignement doctrinal.
Le cléricalisme est un autre sujet de tension, notamment dans la répartition des responsabilités entre prêtres, religieux 
et laïcs. La place des femmes dans l’Église, en particulier la question du diaconat féminin, divise encore. Certains y 
voient une nécessité pastorale, d’autres redoutent un changement de la structure ministérielle de l’Église.
Ces tensions, loin d’être des obstacles insurmontables, révèlent les défis du chemin synodal. Elles appellent à un 
discernement ecclésial profond, guidé par l’Esprit Saint, pour faire émerger un chemin d’unité dans la diversité. Enfin, 
la question fondamentale qui traverse ces débats est : Quelle est la volonté de Dieu ? Comment discerner, dans cette 
diversité de sensibilités et de visions, ce qui est conforme au dessein divin pour son Église ?
Des pas concrets pour une Église en sortie
Pour que la synodalité devienne une réalité tangible, des actions concrètes doivent être mises en œuvre dans l’ensemble 
de l’Église. Tout d’abord, une meilleure connaissance du Document Final du synode est essentielle pour permettre aux 
fidèles de s’approprier ses orientations. Il est donc nécessaire de produire des ressources adaptées aux réalités locales 
et d’adopter des moyens de communication efficaces pour diffuser les conclusions synodales.
Ensuite, la synodalité suppose une Église en sortie, où l’écoute mutuelle et la compréhension sont au cœur des relations 
ecclésiales. Cela passe par une proximité pastorale accrue, la mise en place d’espaces de dialogue et d’écoute dans nos 
paroisses, ainsi qu’une plus grande ouverture aux réalités locales. L’accueil de toutes les personnes, y compris celles 
vivant avec un handicap, doit être renforcé afin que personne ne se sente exclu. 
Un autre pas à accomplir est de changer de mentalité en cultivant une attitude d’ouverture et de conversion personnelle. 
Il s’agit de cesser de critiquer systématiquement, d’accepter la nouveauté et de voir dans les changements une occasion 
de croissance pour l’Église. Dans cette dynamique, il est également demandé d’accueillir les nominations ecclésiales 
comme une Providence Divine, et d’adopter une approche plus indulgente et égalitaire entre les différents continents.
Par ailleurs, la question de la place de l’Église d’Afrique au sein de l’Église toute entière est importante. Il est nécessaire 
qu’elle puisse se prononcer sur certaines questions, en tenant compte de ses réalités propres, tout en restant en 
communion avec l’Église universelle. Cela suppose un discernement communautaire, sous l’action de l’Esprit Saint, 
pour avancer vers une Église enracinée dans son contexte tout en restant fidèle à sa mission universelle.
Enfin, la synodalité implique de poser des gestes concrets d’accueil et d’ouverture : ouvrir les portes de nos Églises et 
de nos bureaux, être disponibles pour écouter ceux qui souhaitent nous parler, et mettre en pratique les aspects positifs 
issus du synode. La pratique des conclusions ne pourra porter du fruit qu’avec un engagement réel et une volonté de 
marcher ensemble vers une Église plus fraternelle et missionnaire.
Dans cette perspective, le silence et la prière sont des alliés indispensables pour redécouvrir le véritable rythme du 
dialogue synodal et avancer avec confiance sur le chemin tracé par l’Esprit Saint.
Approfondissements nécessaires et orientations concrètes pour l’avenir de l’Église en Afrique
1. Autonomisation de l’Église d’Afrique
L’Église d’Afrique doit s’engager sur la voie de l’autonomie à trois niveaux : Intellectuel, Spirituel et Financier. Nous devons 
encourager la production théologique africaine en valorisant les penseurs locaux et en développant des institutions 
académiques solides. Il se fait déjà beaucoup de choses sur ce plan mais il faut favoriser davantage un inculturation de 
la foi qui intègre certes les valeurs africaines tout en restant fidèle au message évangélique, mais aussi ce qui caractérise 
notre culture moderne. Enfin, il y a lieu de développer des modèles d’autofinancement à travers des initiatives locales, la 
gestion des ressources et une solidarité entre les diocèses.
2. Besoin de formation
Nous avons senti la nécessité de renforcer la formation adaptées aux réalités locales pour les prêtres, religieux(ses) 
et laïcs sur les enjeux de l’Église synodale en u intégrant le leadership ecclésial et la gestion des ressources à tous les 
niveaux.
3. Appropriation du document synodal
Pour s’imprégner du document final afin de la dissémination, nous devons encourager des groupes de réflexion à tous les 
niveaux (paroisses, communautés ecclésiales et religieuses, groupes des jeunes et mouvements d’action catholique). 
Pour cela organiser des séminaires et sessions pour expliquer son contenu et ses implications.



4. Coresponsabilité dans l’Église
Il est urgent de promouvoir la participation active des laïcs, des religieux et du clergé dans la gouvernance ecclésiale en 
créant des espaces de dialogue où chacun peut contribuer aux décisions pastorales.
5. Écoute et respect des différences
Il faut pour cela sensibiliser à l’écoute active et au dialogue dans un esprit de synodalité, valoriser les différentes 
expressions de foi et de culture dans l’Église locale.
6. Accompagnement pastoral et proximité
Développer une pastorale de proximité qui prend en compte les réalités des familles et des jeunes tout en renforçant 
l’accompagnement spirituel et humain des prêtres, religieux(ses) et fidèles. Insister sur une spiritualité de service et de 
charité comme fondement de l’action ecclésiale.
Encourager les engagements concrets au service des plus vulnérables et former les acteurs pastoraux aux méthodes de 
discernement communautaire. Ce qui permettra de cultiver une culture de dialogue pour éviter les décisions imposées 
sans consultation.
7. Lecture communautaire du document synodal
Il serait bon de lire et commenter le document en paroisse pour permettre aux fidèles de s’exprimer. Pour cela, créer des 
espaces de discussion pour approfondir les thématiques soulevées et les questions spécifiques comme la place des 
femmes dans l’Eglise, le rapport entre foi et tradition, polygamie, Entraide financière entre diocèses et communautés 
en encourageant des mécanismes de solidarité intra-ecclésiale pour réduire les inégalités entre diocèses. Pour cela 
développer des fonds communs pour financer les projets missionnaires.
8. Meilleure connaissance des textes de l’Église
Il a été demandé d’organiser des sessions d’étude des documents du Magistère et des textes bibliques et encourager une 
lecture accessible et incarnée des textes pour qu’ils nourrissent la vie des fidèles.
Questions spécifiques : polygamie et lévirat, 
• Étudier ces réalités à la lumière de la doctrine chrétienne et des contextes sociaux.
• Accompagner pastoralement les familles concernées sans exclure.
La place de la femme dans l’Église
• Valoriser le rôle des femmes dans la mission ecclésiale.
• Encourager leur présence dans les instances de décision et les ministères reconnus.
Œcuménisme et dialogue interreligieux
• Favoriser des initiatives œcuméniques locales pour l’unité des chrétiens.
• Développer des espaces de dialogue et de collaboration avec les autres traditions religieuses.
Conclusion : pour une Église en marche, guidée par l’Esprit
Le chemin synodal que nous poursuivons est une invitation à grandir ensemble dans la coresponsabilité et la communion. 
La diversité des charismes issus du baptême, comme nous le rappelle l’Écriture (Rm 12 ; 1 Co 12 ; Ep 4), témoigne 
de la richesse de l’Église et de sa mission. Cependant, cette richesse suppose un discernement constant afin que la 
synodalité ne soit pas seulement une intention, mais une réalité vivante dans nos communautés.
Les défis sont nombreux : concilier la synodalité avec les cultures locales, assurer une participation effective de tous, 
renforcer l’écoute mutuelle et l’annonce de l’Évangile dans des contextes marqués par des réalités sociales et ecclésiales 
diverses. Ces défis nécessitent une mise en œuvre concrète et adaptée, évitant toute rupture et favorisant une transition 
harmonieuse vers une Église plus ouverte, plus inclusive et toujours enracinée dans l’Esprit Saint.
L’avenir du processus synodal repose sur notre capacité à enraciner ses principes dans la vie quotidienne des paroisses, 
des communautés et des différentes instances ecclésiales. Il s’agit d’avancer ensemble, avec une écoute bienveillante, 
une volonté d’unité et une attention aux plus vulnérables. La synodalité ne peut porter du fruit que si elle devient un 
véritable style de vie ecclésial, une manière de cheminer ensemble dans la foi et le service.
Dans cette dynamique, nous sommes appelés à poursuivre le dialogue avec les autres confessions chrétiennes et 
traditions religieuses, à répondre aux attentes pastorales des fidèles et à faire de l’Église une maison où chacun se sent 
accueilli et écouté. La synodalité est un chemin de conversion et d’espérance, une chance pour une Église plus fraternelle 
et missionnaire. C’est en gardant les yeux fixés sur le Christ, source et sommet de notre communion, que nous pourrons 
continuer à marcher ensemble, sous la guidance de l’Esprit Saint.



Synthèse des groupes enrichie de références au Document Final 2024
Depuis que le Saint-Père a initié ce synode en 2021, nous nous sommes engagés sur un chemin dont nous découvrons 
toujours plus la richesse et la fécondité. Le Synode a cherché à répondre à la question de la manière d’être une Église en 
chemin, à partir des dons du baptême que sont les charismes dans leur diversité, en harmonie avec la Trinité (1 Co 12,4-
6). Cette richesse des charismes est rappelée dans le Document Final : « La variété des vocations, des charismes et des 
ministères trouve sa racine unique dans l’Esprit Saint, qui distribue ses dons en vue de la mission commune » (DF 21).
1. La synodalité et les cultures locales
La synodalité appelle à une marche commune du Peuple de Dieu sous l’impulsion de l’Esprit Saint, dans un dialogue 
constant avec les réalités culturelles et sociales. Mais comment l’Église peut-elle concilier cette synodalité avec les 
cultures locales ? Le Document Final souligne que « la pluralité des cultures doit être reconnue comme une richesse et 
non comme un obstacle » (DF 52). Il appelle à une inculturation respectueuse, en particulier en Afrique, où l’enracinement 
des traditions peut enrichir la vie ecclésiale. (Voir aussi DF 38, 39, 42, 43 53, 85, 106).

2. L’écoute et la participation de tous
Le Synode insiste sur l’importance de l’écoute mutuelle comme fondement de la synodalité. Le Document Final rappelle 
que « l’écoute communautaire de la Parole et la responsabilité partagée sont essentielles à la vie et à la mission de 
l’Église » (DF 70). L’un des défis majeurs est d’assurer que chaque baptisé puisse se sentir concerné et impliqué dans la 
vie de l’Église, sans distinction de statut social ou de niveau d’éducation. Pour approfondir voir DF 5, 6, 29, 30, 43, 45, 51, 
55, 58, 61, 78, 80, 82, 84, 107, 122, 134)
3. Autonomie et communion de l’Église en Afrique
L’Église locale est appelée à trouver un équilibre entre autonomie et communion avec l’Église toute entière. Le Document 
Final met en avant la nécessité d’une Église « enracinée et pèlerine » (DF 110), capable d’affirmer son identité sans rompre 
la communion. Ce défi requiert un discernement constant et une capacité d’adaptation aux réalités locales.
L’annonce de l’Évangile, en éveillant la foi dans le cœur des hommes et des femmes, conduit à l’établissement d’une Église 
dans un lieu déterminé. L’Église ne peut être comprise sans être enracinée dans un territoire concret, dans un espace 
et un temps où se forme une expérience partagée de la rencontre avec Dieu Sauveur. La dimension locale de l’Église 
préserve la riche diversité des expressions de foi enracinées dans des contextes culturels et historiques spécifiques, 
et la communion des Églises manifeste la communion des fidèles au sein de l’Église unique. La conversion synodale 
invite donc chacun à élargir l’espace de son cœur, premier « lieu » où résonnent toutes nos relations, enracinées dans 
la relation personnelle de chacun avec le Christ Jésus et son Église. C’est la source et la condition de toute réforme, en 
perspective synodale, des liens d’appartenance et des lieux ecclésiaux. L’action pastorale ne peut se limiter à soigner 
les relations entre les personnes qui sont déjà en syntonie les unes avec les autres, mais doit favoriser la rencontre avec 
chaque homme et chaque femme.

4. La communication des décisions synodales

Comment assurer une communication claire et accessible des conclusions synodales ? Le Document Final recommande 

une approche pédagogique : « Il est essentiel de développer des outils de communication adaptés aux différents contextes 

culturels pour garantir que les conclusions synodales soient comprises et mises en pratique » (DF 47 - 48).



5. La place des veuves et des personnes en situation de polygamie
L’accompagnement pastoral des veuves et des personnes vivant en situation de polygamie est un enjeu majeur. Le 
Document Final insiste sur la nécessité d’un accueil pastoral adapté (DF 41), tout en respectant la doctrine de l’Église. 
Il rappelle que « la pastorale doit tenir compte des contextes sociaux et familiaux spécifiques » (DF 42).
6. L’écoute des fidèles et le rôle des jeunes
La participation des jeunes à la vie de l’Église est essentielle. Le Document Final appelle à « créer des espaces de 
dialogue et d’écoute pour les jeunes, afin qu’ils puissent exprimer leurs attentes et leurs difficultés » (DF 62, 113).
7. Une Église en dialogue avec les autres confessions et religions
Le dialogue interreligieux et l’œcuménisme sont des priorités du chemin synodal. Le Document Final souligne que 
« la synodalité appelle à une ouverture aux autres confessions chrétiennes et aux autres religions, dans un esprit de 
fraternité et de recherche commune de la vérité » (DF 18, 40, 41, 67, 79, 87, 113, 122, 123, 128, ).
8. Mise en œuvre des conclusions synodales
Enfin, le Document Final insiste sur la nécessité d’une mise en œuvre concrète des orientations synodales : « Il ne suffit 
pas de parler de synodalité, il faut la vivre » (DF 9). Il propose des méthodes d’évaluation et de suivi des initiatives mises 
en place, pour garantir une réelle transformation des pratiques ecclésiales. Le Synode sur la synodalité est un appel à la 
conversion et à un renouvellement profond de l’Église. Il nous invite à une Église plus proche du Peuple de Dieu, ancrée 
dans la réalité des cultures locales, ouverte au dialogue et engagée dans une mission partagée. Comme le rappelle 
le Document Final, « La synodalité n’est pas un modèle parmi d’autres, mais la manière d’être Église aujourd’hui et 
demain » (DF 10).
Le processus synodal ne s’achève pas avec la fin de l’actuelle assemblée du Synode des évêques, car il comprend 
la phase de mise en œuvre. En tant que membres de l’assemblée, nous estimons qu’il est de notre devoir de nous 
engager dans l’animation de celle-ci comme missionnaires de la synodalité au sein de nos communautés respectives. 
Nous demandons à toutes les Églises locales de poursuivre leur chemin quotidien avec une méthodologie synodale de 
consultation et de discernement, en identifiant des moyens concrets et des parcours de formation pour réaliser une 
conversion synodale tangible dans les différentes réalités ecclésiales (paroisses, instituts de vie consacrée et sociétés 
de vie apostolique, associations de fidèles, diocèses, conférences épiscopales, regroupements d’Églises, etc.). Il 
faudra prévoir une évaluation des progrès réalisés en matière de synodalité et de participation de tous les baptisés 
à la vie de l’Église. Nous suggérons aux conférences épiscopales et aux synodes d’Églises sui iuris de consacrer 
des ressources et d’engager des personnes à accompagner ce chemin de croissance en tant qu’Église synodale en 
mission, et à maintenir le contact avec le Secrétariat général du Synode (cf. EC 19 § 1 et 2). À celui-ci, nous demandons 
de continuer à veiller à la qualité synodale de la méthode de travail des groupes d’étude. (DF 9, 10, 11)

Fait à Mbour le, 03 mars 2025
Rapporteur Général 

Abbé Jacques Mendy 



RÉCEPTION DU DOCUMENT FINAL AVEC LES JEUNES DE 
L’ARCHIDIOCÈSE DE DAKAR

Synthèse des groupes enrichie de références au Document Final 2024
Depuis que le Saint-Père a initié ce synode en 2021, nous nous sommes engagés sur un chemin dont nous découvrons 
toujours plus la richesse et la fécondité. Le Synode a cherché à répondre à la question de la manière d’être une Église en 
chemin, à partir des dons du baptême que sont les charismes dans leur diversité, en harmonie avec la Trinité (1 Co 12,4-
6). Cette richesse des charismes est rappelée dans le Document Final : « La variété des vocations, des charismes et des 
ministères trouve sa racine unique dans l’Esprit Saint, qui distribue ses dons en vue de la mission commune » (DF 21).
1. La synodalité et les cultures locales
La synodalité appelle à une marche commune du Peuple de Dieu sous l’impulsion de l’Esprit Saint, dans un dialogue 
constant avec les réalités culturelles et sociales. Mais comment l’Église peut-elle concilier cette synodalité avec les 
cultures locales ? Le Document Final souligne que « la pluralité des cultures doit être reconnue comme une richesse et 
non comme un obstacle » (DF 52). Il appelle à une inculturation respectueuse, en particulier en Afrique, où l’enracinement 
des traditions peut enrichir la vie ecclésiale. (Voir aussi DF 38, 39, 42, 43 53, 85, 106).

2. L’écoute et la participation de tous
Le Synode insiste sur l’importance de l’écoute mutuelle comme fondement de la synodalité. Le Document Final rappelle 
que « l’écoute communautaire de la Parole et la responsabilité partagée sont essentielles à la vie et à la mission de 
l’Église » (DF 70). L’un des défis majeurs est d’assurer que chaque baptisé puisse se sentir concerné et impliqué dans la 
vie de l’Église, sans distinction de statut social ou de niveau d’éducation. Pour approfondir voir DF 5, 6, 29, 30, 43, 45, 51, 
55, 58, 61, 78, 80, 82, 84, 107, 122, 134)
3. Autonomie et communion de l’Église en Afrique
L’Église locale est appelée à trouver un équilibre entre autonomie et communion avec l’Église toute entière. Le Document 
Final met en avant la nécessité d’une Église « enracinée et pèlerine » (DF 110), capable d’affirmer son identité sans rompre 
la communion. Ce défi requiert un discernement constant et une capacité d’adaptation aux réalités locales.
L’annonce de l’Évangile, en éveillant la foi dans le cœur des hommes et des femmes, conduit à l’établissement d’une Église 
dans un lieu déterminé. L’Église ne peut être comprise sans être enracinée dans un territoire concret, dans un espace 
et un temps où se forme une expérience partagée de la rencontre avec Dieu Sauveur. La dimension locale de l’Église 
préserve la riche diversité des expressions de foi enracinées dans des contextes culturels et historiques spécifiques, 
et la communion des Églises manifeste la communion des fidèles au sein de l’Église unique. La conversion synodale 
invite donc chacun à élargir l’espace de son cœur, premier « lieu » où résonnent toutes nos relations, enracinées dans 
la relation personnelle de chacun avec le Christ Jésus et son Église. C’est la source et la condition de toute réforme, en 
perspective synodale, des liens d’appartenance et des lieux ecclésiaux. L’action pastorale ne peut se limiter à soigner 
les relations entre les personnes qui sont déjà en syntonie les unes avec les autres, mais doit favoriser la rencontre avec 
chaque homme et chaque femme.

4. La communication des décisions synodales

Comment assurer une communication claire et accessible des conclusions synodales ? Le Document Final recommande 

une approche pédagogique : « Il est essentiel de développer des outils de communication adaptés aux différents contextes 

culturels pour garantir que les conclusions synodales soient comprises et mises en pratique » (DF 47 - 48).



Questions directrices : Le synode sur la synodalité a duré 3 ans. Que signifie synode et synodalité 
? Quel pas de plus l’Église nous propose-t-elle pour répondre à notre mission d’évangélisation ?

Organisation et Déroulement de notre Assemblée synodale
La rencontre a débuté par la distribution de feuilles de couleur (bleue, blanche, jaune, rose, verte), correspondant aux 
différents groupes de travail.
Des badges officiels ont été remis aux responsables :
• Facilitateur : chargé de distribuer la parole et de modérer les échanges.
• Secrétaire : en charge de la prise de notes et de la synthèse.
Recommandation principale : Maintenir un climat de silence pour être à l’écoute de l’Esprit et de chacun. Les 
participants ont été répartis en cinq groupes selon les couleurs attribuées, formant ainsi une assemblée représentative 
où chacun avait un rôle essentiel.
Célébration d’ouverture
La session a débuté par la prière à l’Esprit Saint, chantée en plusieurs langues (anglais, italien, portugais) par le groupe 
de Taizé. Le défi a été lancé à Fulgence Gackou pour une interprétation en sérère et en wolof, validée après trois reprises 
par Sœur Anne Béatrice Faye.
L’assemblée a ensuite prié ensemble l’Adsumus Sancte Spiritus en attitude de recueillement.



PREMIÈRE RÉFLEXION : QU’EST-CE QU’UN SYNODE ?

Les groupes ont échangé pendant trois minutes et ont proposé les définitions suivantes :
Une assemblée chrétienne, ecclésiastique en marche ensemble, se regrouper autour du pape, 
marcher ensemble dans la direction (A l’écoute) du Saint Esprit 
Bleue : Une réunion ou un rassemblement de clercs (prêtres, évêques, cardinaux) et parfois de laïcs, 
convoqué par le pape ou une autre autorité ecclésiastique pour discuter de questions théologiques, 
pastorales ou organisationnelles concernant l’Eglise catholique
Jaune : Etre ensemble, être en communion, unité entre laïcs et clergé : l’ouverture aux laïcs dans les 
instances de décision de l’Eglise chrétienne. De plus, marcher ensemble entre jeune fidèle selon 
l’image du Christ. Une démarche chrétienne autour  de la foi chrétienne
Vert : Une assemblée ecclésiastique ou bien une assemblée des convoqués  pour discuter ou statuer 
de questions doctrinales ou bien administratives
Rose : Un regroupement de frères et de sœurs en communion dans l’Eglise famille de Dieu pour dire 
oui et marcher ensemble sur le chemin, main dans la main.



Le mot « marcher ensemble » est venu à 8 reprises. Quand on dit ecclésiastique c’est juste pour les 
prêtres.
Le terme marcher ensemble a été mentionné huit fois, soulignant son importance dans la définition 
du synode. L’Église nous interpelle : Comment nous, jeunes, pouvons-nous répondre à notre mission 
d’évangélisation ?
Témoignage et enseignement

Sœur Anne Béatrice Faye a partagé son expérience à 
Rome, rappelant que « Une parole qui n’est pas reçue 
dans le silence est une parole perdue ». Elle a évoqué 
l’image de l’Église comme une tente (cf. Isaïe 54, 2), 
appelée à s’élargir pour accueillir chacun, y compris 
les marginalisés. L’invitation a été faite à chaque jeune 
de se procurer le document synodal et de l’exploiter 
dans sa paroisse. Après la rédaction du document, 
une joie profonde a été ressentie dans l’assemblée, 
signe de l’action de l’Esprit.



LES ENJEUX ACTUELS

Les jeunes ont identifié plusieurs défis contemporains nécessitant une réponse de l’Église :
• Manque de confiance
• Crise vocationnelle
• Problèmes de couples
• Hypocrisie et jalousie en entreprise
• Questions liées à l’avortement et à la sexualité
Le Synode a adopté une approche d’écoute, recueillant les synthèses de tous les continents (Afrique, 
Asie, Océanie, Amérique, Europe et monde numérique).
Sept rencontres continentales ont permis de recueillir des contributions avant la session de 2023. Le 
Pape a décidé de prolonger le processus d’un an pour approfondir la réflexion.
Le document final Communion, Participation, Mission a été signé par le Pape, marquant la fin du 
processus rédactionnel.
La question que l’église nous pose est de savoir comment nous jeunes pouvons-nous répondre à notre 
mission d’évangélisation ? Lors du synode, il y avait aussi le dialogue œcuménique. Ceux qui n’avaient 
pas de badge lors de ce synode étaient soit des prêtres, des évêques, des religieux et religieuses. Tout 
le monde a son mot à dire même les délégués fraternels. 
La sœur nous partage son vécu à Rome. Elle nous rappelle aussi qu’ « une parole qui n’est pas reçue 
dans le silence est une parole perdue. »
Partis de rien, ils se retrouvent avec un document extraordinaire. L’Eglise est une tente (à voir dans 
Isaïe 54, 2. L’Eglise demande d’élargir l’espace de la tente pour que les autres puissent y avoir leurs 
espaces. Tous les passants doivent être curieux de se demander : qu’est ce qui se passe ici ? C’est 
l’exemple d’un blanc qui est entré dans la salle pour voir ce qui s’y passe exactement et on se doit de 
leur faire de la place. Les marginalisés demandent de l’espace et on se dit que ce sont des pécheurs, 
avec nos clefs de jugement de valeur. L’Eglise nous dit non ! Elargissons nos tentes. Chaque jeune doit 
voir son curé et demander le document afin de l’exploiter dans nos paroisses. Et retenons, dit la Sœur, 
après la rédaction du document la joie de l’esprit était vraiment présente.
Manque de confiance, infidélité dans le jeune couple, pauvreté, crise vocationnelle, jalousie et 
hypocrisie dans les entreprises, avortement, sexualité, ces maux nous bousculent. Donc l’Eglise 
comme première étape décide de s’asseoir pour en parler. Elle reçoit le résultat des synthèses avec 
un schéma à travailler. 



Réunis à Rome après avoir fait une formation le document élargie ta tente est mise à la disposition 
de tous ce document à servis au rencontre des 6 continents (l’Afrique, l’Asie, l’Océanie, l’Amérique, 
l’Europe et le monde numérique).
Il y’a eu au total 7 rencontre au niveau continental, les délégués ont donné leur contribution, après le 
document s’en est suivis les réponses du secrétariat générale réuni en 6 jours. Les questions remontent 
au continent qui rédige et ramène à Rome qui donne à l’assemblé il a nourri la session de 2023. Pour 
le rapport de synthèse le Pape dit que ce n’est pas suffisant, il prolonge de 1 an. Avec la tension et 
les questions tous les problèmes ont été recensés. Le Pape demande de renvoyer et il s’en sert pour 
l’assemblé de 2024. Le document est intitulé « communion, participation, mission document final » le 
document est validé et signé par le pape qui décide de ne plus écrire un autre. Plus de 200 participants 
se sont rendu à Rome l’Eglise famille a été retenu  Après son voyage au Burkina sœur Anne Béatrice est 
convoqué par le curé afin qu’elle partage son expérience. Dès lors, elle demande qu’on lui dresse une 
tente après la fin de sa conférence elle demande à tout le monde de rentrer sous la tente n’ayant plus 
d’espace ils décident de tirer les cordes un musulman qui passait et été étonner par ce qui se passait 
à même été invité pour rentrer dans la tente.
Au cours de la 1ère assemblée du 23 octobre 2023, « la lettre au peuple de Dieu » rédigée par la 
Commission, elle a été votée par les catholiques et les non-catholiques qui devaient à leur tour envoyer 
la lettre à leur peuple. Le lendemain, le Secrétaire Général dit qu’il y a problème car un des délégués 
fraternels n’était pas d’accord avec la lettre. Ses fidèles ne se retrouveront pas dans un paragraphe. 
Le paragraphe a été revu et, après validation, il a été envoyé au peuple. Il faut savoir bouger les lignes 
et assumer leurs présences (138 et 139 : Importance œcuménisme dans la lettre du Document Final). 
Transparence dans l’Eglise (N° 95, 96, 97)	

• Quelle est la contribution des Églises protestantes au 
Synode ?
• Quelles actions concrètes pour la jeunesse ?
• Pourquoi les laïcs ne votent-ils pas pour l’élection du 
Pape ?
• Pourquoi l’Église ne donne-t-elle pas de réponses 
claires sur certaines questions théologiques ?

1. Vie chrétienne et sacrements
1. Quelles sont les obligations d’un chrétien dans 
un mariage à disparité de culte ?
2. Peut-on se marier à l’Église sans mariage civil ?
3. Comment vivre pleinement sa foi ?
4. Qu’est-ce qui empêche un fidèle de prendre la 
communion ?
2. Engagement de l’Église dans la société
• Comment l’Église peut-elle mieux répondre aux 
défis sociétaux ?
• Quelle est sa position sur les nouvelles 
communautés et fraternités ?
• Comment renforcer son autonomie financière ?
• Pourquoi ne finance-t-elle pas davantage les 
jeunes ?

• Quelles solutions face à l’apostasie croissante ?
• Comment informer sur la nullité du mariage et le 
divorce dans l’Église ?
• Quelle intégration des laïcs dans les grandes 
instances ?
Synodalité et intégration des laïcs
• Quelles sont les causes et solutions du divorce ?
• Pourquoi les chrétiens s’apostasient-ils et 
comment réagir ?
• La synodalité est-elle appliquée dans les 
paroisses ?

Questions des jeunes adressées à l’Église



• Pourquoi le mariage religieux est-il retardé chez les jeunes ?
• Pourquoi l’enseignement catéchétique est-il imposé aux enfants ?
• Comment assurer la transparence des finances ecclésiales ?
Dialogue œcuménique et interreligieux
• Quelle est la contribution des Églises protestantes au Synode ?
• Quelles actions concrètes pour la jeunesse ?
• Pourquoi les laïcs ne votent-ils pas pour l’élection du Pape ?
• Pourquoi l’Église ne donne-t-elle pas de réponses claires sur certaines questions théologiques ?

Abbé Sébastien  DIOUF : Je décourage le mariage avec disparité de culte, la polygamie et le lévirat parce que la religion 
musulmane ne leur interdit pas cela. Dans la religion musulmane un homme non polygame n’est pas bien considéré 
dans sa société. La foi a ses raisons que le cœur peut décourager foncièrement étant dans un pays majoritairement 
musulman. Le code de la famille risque de changer nous devons faire attention à ce courant qui veut islamiser le Sénégal, 
gardons notre identité. Pour la doctrine dans l’Ancien Testament Dieu dit tu quitteras ton père et mère et tu t’attacheras 
à ta femme. Dans le Nouveau Testament avec les noces de cana. Economie 
Abbé Sébastien DIOUF : Instance dans les paroisses, le conseil pour les affaires économiques et le conseil pastoral 
paroissial. Désormais, l’argent des intentions de messe est partagé. Cela est dû au fait que certaines paroisses avaient 
du mal à donner leurs honoraires de messe aux prêtres. C’est dans cet élan que l’Evêque a créé une mutualisation des 
intentions de Messes. Chaque mois, l’économiste envoie à chaque prêtre son argent et celui-ci l’utilise pour assurer ses 
charges (carburant etc…) 
Chaque paroisse est tenue d’envoyer ses états financiers à l’Archevêque de Dakar. L’auditeur fait le tour des paroisses 
pour les manuels. Car même l’Archidiocèse a un conseil administratif qui gère les laïcs.  Un fidèle est toujours 
responsable des affaires économique après avoir fait les états financiers à la fin du mois donner des compte rendu sur 
papier aux fidèles c’est les retrouver dehors chez une vendeuse d’arachide ou de pain mais, les responsables des CEB 
sont au courant lors des conseils paroissial. C’est un devoir pour les fidèles de savoir ce que la paroisse a. La gestion 
mérite des études et les prêtres ne savent pas comment ça se passe. Par exemple le frère Martin suit les comptes de la 
centrale et c’est clair et net. Les jeunes doivent financer l’Eglise et à partir de sa l’église pourra financer les jeunes.
L’écoute est l’élément moteur de la synodalité



Que doit-on écouter ? La parole de Dieu, l’Esprit Saint, la parole des autres (Hommes et toutes les créatures qui 
nous entourent), le non visible. Dieu nous parle à travers la nature, notre conscience, le quotidien
Comment écoute-t-on ? à travers le discernement (en ouvrant l’oreille de son cœur prendre l’exemple du 
prophète Elie), la prière personnelle (lectio divina), l’expérience, le silence
Eglise symphonique dans laquelle chacun est capable de chanter avec sa propre voix et en accueillant celle de 
l’autre comme un don de Dieu pour construire ensemble. Se respecter, s’écouter, s’accueillir : sont les points 
essentiels pour un bon déroulement du synode

Le diaconat féminin  
Frère Martin : Les femmes ont un rôle spécifique et déterminer qui nous fait avancer. Le diaconat féminin est 
culturel mais ma réponse est négative.
Observateur : Les réformes tue l’Eglise ayant une base à force de tout le temps changer certaines choses les 
gens vont continuer à créer d’autre église. Dans genèse les hommes ont toujours dirigé donc une femme qui veut 
diriger peut aller au couvant, les ministères ou donné la communion. 
Sœur Béatrice : L’Eglise est un discernement nous avons notre mot à dire.
Bernadette Gisèle DIOP : Chercher dans sa réalité la possibilité et arrêtons le rôle au diaconat masculin peut 
être d’ici 50 ans on parlera de diaconat féminin. Mais les femmes ont été les premiers témoins de la résurrection 
du Christ c’est faisable car les femmes ont servi le Seigneur mais si cela se limite seulement à être diacre bien 
sûr.
Abbé Sébastien : foncièrement fermer l’Eglise est universelle il a sa marche sous la disposition du Saint Esprit 
il faudra juste se disposait mais je me vois mal intégré le diaconat des femmes étant la première ordination. 
La marche peut souffrir avec toutes ces évolutions mais quel que soit la décision ça ne me séparera jamais de 
l’amour de Jésus Christ.

Le mariage
Sœur Anne : Il est plus difficile de changer la disposition des bancs de l’Eglise plutôt que la doctrine. Dans 
l’Eglise, il y’a des doctrines qui sont intouchable donc pour la question de la polygamie dans l’Eglise s’est un 
grand non ainsi que le mariage a disparité de culte qui est un caste tête car c’est un problème pastoral. Le 
pourquoi les filles catholiques se marient tard c’est parce que leurs éducations ne leur permettent de rentrer 
dans du n’importe quoi.
Abbé Sébastien : Quand on veut  commencer la préparation d’un couple avec des histoires de tribunal c’est les 
préparer au divorce. Les mariés qui veulent divorcés parle toujours d’incompatible d’humeur. Quand on choisit 
de ce marié on le fait en toute conscience et liberté. Pour se marier, il faut une préparation lointaine ; c’est de la 
responsabilité de l’Eglise mais de la famille aussi. Les familles doivent éduquer leurs enfants avant le mariage. 
On n’éduque pas une personne à la liberté mais on l’éduque à la vérité.
Quand une personne décide de s’engager il se marie le matin en présence de sa copine le soir il se faufile lassant 
sa femme chez lui pour retrouver sa copine le mariage est invalide. Il faut savoir dire la vérité, être responsable, 
avoir une maturité physique, moral spirituel et psychologique. Quand on a un problème avec son conjoint le 
premier réflexe n’est pas de se rendre au tribunal mais de s’assoir, discuter et se pardonner. Ce n’est pas parce 
que l’autre m’a fait du mal que mes sentiments ne sont plus là mais savoir dire à l’autre que, malgré le mal que 
tu m’as fait, je te pardonne. 
L’Eglise Universelle demande à l’église d’Afrique d’éclairer la question de la polygamie (rapport de synthèse) 
pour la session 2024 
Michel NIAKAR : Nos frères mourides avec leurs marabouts par exemple ils ont des opportunités d’amener des 
jeunes qui vont aider d’autres jeunes. Chaque paroisses envois deux ou trois jeunes pour les JMJ mondial vu 
qu’il y’avait plus de place il décide d’allait dans une autre paroisse arrivait là-bas le prêtre refuse car il dit ne pas 
connaitre le jeune. Si le jeune était parti il allait peut-être penser à l’église et aidé d’autres personnes. 
Pour les abus 
Sœur Béatrice : En Europe, les prêtres font profils bas étant vu comme des abuseurs à cause des enquêtes et 



et du cléricalisme. Et pour répondre à cette question l’Eglise a mis en place un dispositif c’est-à-dire un tribunal 
qui gère ce genre de cas. La victime peut aller directement à la police faire menottait le prêtre mais entant que 
catholique, quelques chose nous retient c’est à l’évêque de faire les démarches pour libérer la victime. Les 
polarités sont en plein dans l’Eglise. Avec la Synodalité, on marche ensemble (cf. DF art 98 – 99).
Le ministère de l’écoute et de l’accompagnement peut être mis dans les diocèses. 
Conclusion
Le synode a été un temps de partage profond, d’écoute et d’engagement des jeunes. L’image de la tente élargie 
rappelle l’appel de l’Église à accueillir, à intégrer et à répondre aux aspirations du Peuple de Dieu.
Les jeunes sont encouragés à poursuivre la réflexion et à s’impliquer activement dans la vie ecclésiale, avec 
l’accompagnement de leurs pasteurs et de la communauté. 
Q2 : Quel pas de plus l’esprit vous demande-t-il pour répondre à votre mission évangélisatrice ? (carrefour de 5 
minutes) Cette question a été répondue sur les fiches de synthèse
Elargis l’espace de ta tente
Instrumentum-laboris
Rapport de synthèse 
Q3 : Quelle question aimeriez-vous poser à l’Eglise aujourd’hui ?
Vert (Marie mère de l’espérance): 
1.	 Quelles sont les obligations d’un chrétien dans un mariage à disparité de culte ? 
2.	 Peut-on se marier à l’Eglise sans avoir fait le mariage civile ? 
3.	 Comment vivre pleinement ma foi ?
4.	 Qu’est ce qui empêche à un fidèle de prendre la communion ?

Rose (Saint Michel Archange) : 
1.	 Comment mieux répondre et apporter une solution aux différents défis de la société ?
2.	 Qu’est-ce que l’Eglise pense des nouvelles communautés et fraternités qui naissent ?
3.	 Quels actes l’Eglise pose-t-elle   pour être plus autonome financièrement ?
4.	 Qu’est-ce que l’Eglise peut faire pour aider ceux qu’ils doivent aider ?
5.	 Pourquoi l’Eglise ne finance pas les jeunes ?
6.	 Quelles solutions l’Eglise peut apporter face à ceux qui s’apostasient ?

Blanc (Espérance en Christ) 
1.	 Comment faire pour que l’information sur les conditions de la nullité du mariage et des cas de divorce 
dans l’Eglise ? 
2.	 Comment intégrer les laïcs dans les grandes instances ?

Jaune (Saint Augustin) : 
1.	 Quelles  peuvent être les causes de divorces et solutions auxquelles nous pourrons y apporter ?
2.	 Qu’est-ce qui poussent les chrétiens à s’apostasier ? Quelle est la responsabilité de l’Eglise face à cette 
situation ? Quelles solutions proposez-vous ?
3.	 Est-ce que la synodalité s’applique dans les paroisses ? Sinon pourquoi ?
4.	 Pourquoi les jeunes chrétiens tardent ils à se marier ?
5.	 Pourquoi l’Eglise oblige les enfants à faire le catéchisme alors qu’ils n’ont pas encore le niveau de 
compréhension requis? 
6.	 Qu’est ce qui assure la transparence dans la gestion des finances ? 

Bleue (Yiff té duulé)
1.	 Qu’est-ce que les Eglises protestantes ont apporté à l’Eglise catholique lors du synode ?
2.	 Qu’est-ce que l’Eglise fait pour les jeunes de manière concrète ?
3.	 Pourquoi les laïcs ne votent pas lors de la nomination du Pape ? 



4.	 Pourquoi l’Eglise ne nous donne pas de réponses fixes et intrigantes concernant la question de 
l’homosexualité, l’impudicité, le concubinage ?
5.	 Pourquoi est-ce que le clergé ne dénonce pas certains actes de pédophilie, d’abus sexuel commis par 
des religieux-religieuses ?

Notre assemblée synodale a pris fin à 13 heures 15 minutes. L’Église synodale en mission est en marche 



Le plus jeune durant nos sessions pour la réception du document final. 
« Je m’appelle Michel. J’ai 7 ans. Je suis content d’être ici. J’ai compris qu’on doit marcher 
ensemble pour être fort. »






