COMMUNAUTE DE TAIZE

PETIT
VADEMECUM

POUR METTRE EN PRATIQUE LE SYNODE
DANS LES EGLISES LOCALES




Le synode des évéques Pour une Eglise synodale : communion, participation et mission s est conclu
a Rome fin octobre 2024. Mais le processus synodal est loin d’étre terminé. D ’une part, les dix
groupes d’études convoqués par le pape doivent présenter leurs travaux. D autre part, la balle est
maintenant dans le camp des dioceses, des paroisses, des communautés religieuses et de tous les
groupements locaux pour expérimenter les propositions rassemblées dans le Document final (DF).
En lien avec un petit groupe de participants du synode, j’ai entrepris de rédiger ce Vademecum, en
espérant qu’il encouragera la lecture et la mise en ceuvre du DF.

A Colon (Cuba), le 26 février 2025, Frere Alois de Taizé

Le DF (disponible sur www.synod.va) tient en une cinquantaine de pages. En passant résolument,
dans la ligne de Vatican II, d’une conception pyramidale de I’Eglise a I’image d’une communauté de
tous les baptisés, il ouvre des possibilités de réforme qui rendent I’Eglise davantage fidéle a
I’Evangile. Des formations sont indispensables pour approfondir les aspects concrets d’une Eglise-
communion.

Certains soulignent ses faiblesses ou ses carences. Les jeunes ne sont mentionnés qu’une fois, ce qui
refléte leur absence dans 1’assemblée. .. L’ordination de femmes au diaconat ou d’hommes mariés au
sacerdoce n’a pas ¢été discutée. Les questions de genre et d’orientation sexuelle ne sont pas
approfondies. Cela ne doit pas nous empécher de nous mettre en route, avec d’autres, pour permettre
a I’Eglise de rayonner davantage la Bonne Nouvelle.

Il importe de compter avec le temps, car les maturations se font dans la durée et le processus synodal
est appelé a se prolonger dans une évolution continue. Le synode a initi¢ de profonds changements
de la culture ecclésiale, c’est un travail a long terme, mais dés maintenant, il y a des initiatives a
prendre pour le faire avancer.

Plus qu’un simple texte, le DF est le fruit d’une expérience. Le processus synodal a commencé en
2021, avec des réunions aux niveaux local, régional et continental. Méme si ces consultations n’ont
pas été vécues partout avec la méme intensité, elles représentent une premicre dans I’histoire de
I’Eglise et elles ont fourni une base solide pour les assemblées mondiales de 2023 et 2024.


http://www.synod.va/
http://www.synod.va/
http://www.synod.va/

Durant ces assemblées, deux priéres cecuméniques ont montré que synodalité et engagement pour
I’unité des chrétiens sont inséparables. Une priere pénitentielle a nommé, assez criiment, les péchés
de I’Eglise. Le pape a voulu méler aux évéques d’autres représentants du peuple de Dieu ainsi qu’un
plus grand nombre de délégués fraternels d’autres Eglises. Il a souhaité commencer le synode par une
retraite, introduire une méthode simple pour 1’écoute mutuelle', ménager des moments de priére et
de silence. Tout cela a porté des fruits. Le climat fraternel a permis de ne pas seulement accepter la
diversité¢ mais de la voir positivement. Dans un monde ou les polarisations deviennent plus dures, les
chrétiens pourraient témoigner que 1’unité dans une grande diversité est possible.

L’expérience des assemblées mondiales peut inspirer des initiatives locales : priere pénitentielle,
prieres pour I'unité des chrétiens, « conversations dans 1’Esprit ». Les six axes suivants veulent aider
a entrer plus profondément dans la synodalité que le DF propose.

Les retraites précédant les sessions a Rome ont invité I’assemblée a entrer dans une démarche
spirituelle. Et au début de la derniére semaine de la deuxiéme assemblée, Timothy Radcliffe a
encouragé ses participants a une triple liberté. Liberté de parole : ne pas avoir peur de s’exprimer.
Liberté intérieure : garder intérieurement une distance par rapport a ses propres convictions, ce qui
rend possible une vraie écoute des autres. Et liberté donnée par 1’Evangile : nous confier a Dieu qui
est 1a, au Christ qui nous devance, a I’Esprit Saint qui nous conduit.

Une telle attitude intérieure de conversion et de foi, affermie par la priére, nous permet de cheminer
ensemble dans nos communautés. Et pour que la confiance de la foi puisse grandir en nous, il peut
étre d’une grande aide d’étre écouté, accompagné, au-dela de la préparation aux sacrements.

Un approfondissement de la priére personnelle et communautaire est indispensable pour mettre en
ceuvre des réformes dans 1’Eglise. L’eucharistie et la priere commune nous unissent en Christ tout en
permettant de reconnaitre la diversité a I’intérieur des communautés.

Comment renouveler la vie de priere de nos communautés ? Quelles personnes [’animeront ? Que
pouvons-nous changer dans nos liturgies, pour favoriser la participation de tous et permettre une
intériorité ? Des éléments culturels locaux pourraient enrichir [’expérience liturgique et encourager
une participation. Pouvons-nous préparer des hommes et des femmes qui écoutent et accompagnent
d’autres dans leur cheminement de la foi ?

1 Une « conversation dans I’Esprit » se fait en petits groupes de 8 a 12 personnes. Un/une facilitateur/trice explique le
théme a traiter et propose un moment de lecture biblique et de priére. Aprés un temps de préparation personnelle, la
« conversation » s’organise en trois tours.

Dans un premier tour, chacun/e dit ce qu’il/elle a préparé en 3 minutes maximum. Les autres ont une écoute active pour
entendre ce qui leur parait important. L ’intervention de chaque personne est suivie de quelques secondes de silence. Ce
premier tour se termine par une a deux minutes de silence pour laisser « descendre » ce qui a été entendu et choisir ce que
chacun(e) veut retenir.

Dans un deuxiéme tour, chacun/e reprend la parole — pour 2 minutes — pour approuver, questionner ou simplement laisser
vibrer en soi ce qui a été partagé et qu’il/elle aimerait retenir. Ce deuxiéme tour se conclut également par un temps de
silence qui permet a chacun/e de se demander ce qu’il/elle a entendu et qui le/la touche.

Dans un troisiéme tour, chacun/e partage ce qui lui semble a retenir des convictions que le groupe a partagées dans le
deuxiéme tour. Il ne s’agit plus seulement d’une parole personnelle mais de ce que le groupe a dit et entendu. Comment
I’Esprit nous invite-t-il, dans ce que nous avons entendu, a aller de I’avant ? C’est encore un temps d’écoute active.
Un/e secrétaire prend des notes et propose au groupe un premier résumé de deux pages maximum. Si plusieurs groupes
ont échangé sur le méme théme, ces résumés sont ensuite mis en commun en vue de la rédaction d’une synthése qui sera
discutée et votée par tous (selon les besoins et le contexte).



Le baptéme nous constitue en peuple de Dieu en marche, solidaire avec toute ’humanité. Le but qui
anime sa marche est le Royaume proclamé et inauguré par le Christ. Par des gestes d’amour, petits
ou grands, le Royaume advient d¢ja dans le monde, comme le levain dans la pate.

Pour annoncer 1’Evangile nous avons besoin d’étre constamment & I’écoute : écoute de I’Ecriture, des
membres de nos communautés, des chrétiens d’autres Eglises, des personnes pauvres et
marginalisées, des cultures diverses, des victimes/survivant(e)s d’abus, des théologiens, de croyants
ou de chercheurs d’un sens a la vie qui ont d’autres références que I’Evangile, des réseaux sociaux,
de l’art, de la science... La vérité révélée par le Christ nous ouvre au monde, a tous les humains qui,
chacun, porte une parole de Dieu.?

Comment instituer ou renforcer de tels dialogues ? Qui s’en chargera ? Comment encourager des
jeunes a s’y engager ? Quelles manieres spécifiques d’écouter, de comprendre et d’annoncer
[’Evangile nous sont données par la culture de notre société ?

Le baptéme est la source qui confere a tous la méme dignité d’enfants de Dieu. Les évéques et les
prétres ont comme mission, recue par leur ordination, de reconnaitre les charismes, de susciter la
participation de tous a la vie de la communauté et d’ouvrir celle-ci a la communion plus large de
’Eglise universelle. Leur ministére ne leur donne pas un surplus de dignité, tout cléricalisme est
banni.

Dés sa premiére Exhortation apostolique « La joie de I’Evangile » le pape Frangois a appelé de ses
veeux une « décentralisation salutaire » de 1’Eglise catholique. L’annonce de 1’Evangile suppose une
attention aux contextes, aux cultures, aux couches sociales etc. Pour favoriser une inculturation, le
synode demande plus de compétences pour les conférences €piscopales dans les domaines pastoral,
liturgique et doctrinal. Le synode encourage a tenir des conciles et des synodes locaux, des assemblées
ecclésiales régionales et continentales ; il demande d’accepter que les réformes s’accomplissent dans
I’Eglise a des vitesses différentes.

Le DF demande la participation de toute la communauté — hommes et femmes?, jeunes, personnes
pauvres et marginalisées — a la préparation et a la prise de décisions. C’est a I’évéque ou au curé de

2 «Il ne convient pas d’affirmer de maniére excluante : ‘je posséde la vérité’. La vérité n’est possédée par personne,
mais elle est toujours un don qui nous appelle a un cheminement d’assimilation toujours plus profond de la vérité. ... La
vérité ne peut étre connue et vécue que dans la liberté, c’est pourquoi nous ne pouvons pas imposer la vérité a I’autre ; la
vérité se dévoile seulement dans la rencontre d’amour. » (Benoit XVI, Exhortation Ecclesia in Medio Oriente, du 14
septembre 2012.)

3 La nécessité de donner aux femmes leur juste place dans I’Eglise est un théme transversal du document final. Le
paragraphe 60 dit : « En vertu du baptéme, les hommes et les femmes jouissent d’une égale dignité dans le peuple de
Dieu. Cependant les femmes continuent & rencontrer des obstacles pour obtenir une pleine reconnaissance de leurs
charismes, de leur vocation, et de leur place dans les diverses sphéres de la vie de 1’Eglise, ce qui nuit au service de la
mission commune. Les Ecritures attestent le réle prépondérant de nombreuses femmes dans ’histoire du salut. (...) Cette
assemblée appelle a mettre pleinement en ceuvre tout ce qui est déja possible quant au role des femmes dans le droit en
vigueur, en particulier dans les lieux ou ces possibilités sont demeurées inusitées. Il n’existe pas de raison d’empécher les
femmes d’assumer des roles de gouvernance dans les Eglises : ce qui vient de I’Esprit ne peut étre arrété. La question de
’acces des femmes au ministére diaconal reste €galement ouverte. ... » Il faut dire que c’est ce paragraphe qui a rencontré
le plus de résistance dans I’assemblée, il a été voté avec 258 voix pour et 97 contre. Le document final dit aussi que
des laics, hommes et femmes, peuvent déja étre ministres du baptéme et du mariage dans certaines circonstances et



prendre la décision ultime, mais il doit tenir compte de 1’avis des conseils institués, et il est tenu de
justifier une décision qui s’en écarterait. Les évéques sont appelés a rendre régulierement compte de
la gestion financicre, des abus sexuels et de la protection des personnes, mais aussi de la pastorale et
méme de leur style de vie personnel. Des visites fraternelles aux évéques seront instituées. Tout cela
nécessite une formation continue des laics, diacres, prétres et évéques. La formation des séminaristes
doit étre revue.

Dans nos communautés, quelles taches peuvent étre prises davantage en charge par leurs membres,
hommes et femmes (du méme coup les prétres en seraient déchargés, sans que cet allegement de leur
ministere soit la motivation premiere) ? La « conversation dans [’Esprit » est-elle susceptible d’aider
a prendre les décisions importantes ensemble ? Y-a-t-il dans notre communauté un échange
intergénérationnel ?

«La voie la plus efficace pour promouvoir une Eglise synodale » consiste indubitablement a
« favoriser la participation la plus large possible du peuple de Dieu » (DF 87). Celle-ci a comme
moyen institutionnel privilégié les différents Conseils d’Eglise a tous les niveaux de la vie du peuple
de Dieu (cf. DF 103). D’ou 'urgence du « renouveau des organismes de participation » pour mettre
en route des processus de transformation missionnaire (cf. DF 108). Leur but n’est donc pas d’abord
organisationnel.

Comment relancer aux différents niveaux de la vie diocésaine, en commengant dans nos communautés
paroissiales, ces lieux d’écoute, de discernement communautaire et de décisions élaborées
conjointement avec les pasteurs ? La premiere étape ne serait-elle pas de prendre le temps de
s écouter patiemment dans la confiance que I’Esprit du Ressuscité est a [’ceuvre pour chercher et
discerner ce que le Seigneur attend du témoignage de nos communautés ? Un temps de lecture
biblique et de priere dans nos réunions pourrait y aider.

L’insistance sur le baptéme commun a tous les chrétiens ouvre tout naturellement a I’cecuménisme,
un des thémes transversaux du document final.

Les Eglises orientales unies & Rome ont souligné leur autonomie et leur égale dignité en tant
qu’Eglises sceurs de I’Eglise latine, avec leur patrimoine liturgique, théologique et canonique. Ainsi
elles ont mis en évidence qu’il existait déja une grande diversité dans 1’Eglise catholique. Ce constat
se refléte dans la maniére dont le document final parle de I’Eglise comme une « communion des
Eglises » (DF 18).

Dans les assemblées mondiales du synode, des « délégués fraternels » d’autres Eglises ont pleinement
participé a tout, sauf aux votes, ayant le méme droit a la parole dans les petits groupes et dans les
réunions plénicres.

qu’il faudrait étendre et stabiliser ces actes ministériels encore exceptionnels (DF 76), ce qui pourrait assurer un meilleur
accompagnement. Il est aussi question d’un ministére d’écoute.



Le document de travail « L’Evéque de Rome », publi¢ 1’été passé par le dicastére pour Iunité des
chrétiens, est venu en son temps*. Il a renforcé la dynamique cecuménique du synode. Le synode a
explicitement regu ce document (DF 137).

Quels liens avec d’autres Eglises existent déja chez nous ? Comment les approfondir et les élargir ?
Qui (re)commencera des visites fraternelles, non pas pour convertir les autres, mais pour découvrir
comment ils vivent [’Evangile et pour explorer les possibilités de priéres communes et de
collaboration ? Comment mieux tenir compte du fait que nos décisions et nos initiatives affectent les
autres Eglises ? Pouvons-nous inviter des représentants d’autres Eglises d nos instances et conseils
(comme ¢ était le cas pour les sessions du synode a Rome), et rendre compte aux autres Eglises de
nos décisions et orientations ?

Dans leur expérience séculaire, les communautés religieuses ont miiri des pratiques de vie synodale
et de discernement en commun, apprenant a harmoniser les dons individuels et la mission commune
(DF 65). Les instituts de vie consacrée et des communautés nouvelles arrivent souvent a s’enraciner
dans un territoire et a relier des lieux et des milieux différents (DF 118). Ils sont des laboratoires ou
des personnes de diverses cultures vivent et travaillent ensemble.

Le synode a fait remarquer que de plus en plus de chrétiens vivent la foi dans une communauté qui
n’est pas la paroisse. Ils sont reliés par des réseaux, parfois les réseaux sociaux.

Comment des communautés religieuses et des communautés nouvelles peuvent-elles contribuer a la
mission commune d’une Eglise synodale en dialogue avec le monde d’aujourd'hui ? Peuvent-elles
repenser leurs propres structures de gouvernance pour les rendre plus inclusives et participatives ?
Si nous connaissons des chrétiens qui vivent une communion dans la foi au dehors de la paroisse,
POUVONS-nous NOUurrir un contact avec eux pour comprendre leur démarche ?

« Voici ce qui correspond au style synodal avec lequel le ministére pétrinien s’exerce également :
¢couter, convoquer, discerner, décider et évaluer. Et dans ces étapes, les pauses, les silences, la pricre
sont nécessaires. C’est un style que nous apprenons ensemble, petit a petit. L’Esprit-Saint nous
appelle et nous soutient dans cet apprentissage, que nous devons comprendre comme un processus de
conversion. »

(Le pape Francois, apres le vote du Document Final)

4 Dans son encyclique « Ut unum sint », le pape Jean-Paul 11 avait demandé comment le ministére pétrinien pouvait et
devait se transformer pour avoir une signification pour tous les baptisés au-dela de I’Eglise catholique. Le dicastére pour
I’unité a rassemblé et synthétisé dans ce document les nombreuses réponses venues de diverses Eglises et commissions.



