
  



 
 
 
 

«La sinodalidad es un camino  
de renovación espiritual y de reforma estructural  

para hacer a la Iglesia más participativa y misionera»  
(Documento Final 28). 

 
 
 
El Sínodo de los Obispos Por una Iglesia sinodal: comunión, participación y misión concluyó en Roma 
a finales de octubre de 2024. Pero el proceso sinodal está lejos de haber terminado. Por un lado, los 
diez grupos de estudio convocados por el Papa deben presentar sus trabajos. Por otro, la pelota está 
ahora en el tejado de las diócesis, parroquias, comunidades religiosas y todos los grupos locales, 
pues son ellos los que deben experimentar con las propuestas reunidas en el Documento Final (DF). 
Junto con un pequeño grupo de participantes en el Sínodo, me he comprometido a escribir este 
Vademécum, con la esperanza de que anime a la lectura y puesta en práctica del DF.   

En Colón (Cuba), 26 febrero 2025, Hermano Alois de Taizé 
 
 
 

 
El DF (disponible en www.synod.va) consta de unas cincuenta páginas. Al pasar decididamente, en 
línea con el Vaticano II, de una concepción piramidal de la Iglesia a la imagen de una comunidad de 
todos los bautizados, abre posibilidades de reforma que hacen a la Iglesia más fiel al Evangelio. La 
formación es esencial para profundizar en los aspectos concretos de una Iglesia-comunión. 
 
Algunos subrayan sus debilidades o carencias. A los jóvenes se les menciona una sola vez, lo que 
refleja su ausencia en la asamblea... No se ha debatido la ordenación de mujeres al diaconado ni de 
hombres casados al sacerdocio. Las cuestiones de género y orientación sexual no se profundizaron. 
Esto no debe impedir que nos pongamos en marcha, junto con otros, para hacer posible que la Iglesia 
irradie más y más la Buena Nueva.  
 
Es importante que nos tomemos tiempo, porque las maduraciones lo requieren, y el proceso sinodal 
está llamado a prolongarse en una continua evolución. El Sínodo ha iniciado cambios profundos en 
la cultura de la Iglesia, se trata de un proceso a largo plazo, pero ya mismo hay iniciativas que 
podemos emprender para hacerlo avanzar. 
 
Más que sólo un texto, el DF es el fruto de una experiencia. El proceso sinodal comenzó en 2021, con 
reuniones a nivel local, regional y continental. Aunque estas consultas no se vivieron con la misma 
intensidad en todas partes, representan una primicia en la historia de la Iglesia y proporcionaron una 
base sólida para las asambleas mundiales de 2023 y 2024.  
 
Durante estas asambleas, dos oraciones ecuménicas mostraron que la sinodalidad y el compromiso 
por la unidad de los cristianos son inseparables. Una oración penitencial nombró, sin rodeos, los 



pecados de la Iglesia. El Papa quiso que a los obispos se les unieran otros representantes del Pueblo 
de Dios, así como un mayor número de delegados fraternos de otras Iglesias. Quiso comenzar el 
Sínodo con un retiro, introducir un método sencillo de escucha mutua1 y reservar tiempos para la 
oración y el silencio. Todo ello ha dado sus frutos. El ambiente fraterno nos ha permitido no sólo 
aceptar la diversidad, sino verla bajo una luz positiva. En un mundo cada vez más polarizado, los 
cristianos pueden dar testimonio de que es posible la unidad dentro de una gran diversidad. 
 
La experiencia de las asambleas mundiales puede inspirar iniciativas locales: oración penitencial, 
oraciones por la unidad de los cristianos, «conversaciones en el Espíritu». Los siguientes seis ejes 
pretenden ayudarnos a profundizar en la sinodalidad que el DF propone. 
 
 
1. Volver a las fuentes de la oración 
 
Los retiros que precedieron a las sesiones de Roma invitaron a la asamblea a emprender un viaje 
espiritual. Y al comienzo de la última semana de la segunda asamblea, Timothy Radcliffe animó a los 
participantes a adoptar una triple libertad. Libertad de expresión: no tener miedo a expresarse. 
Libertad interior: tomar distancia de las propias convicciones, lo que permite escuchar realmente a 
los demás. Y la libertad que nos da el Evangelio: confiarnos a Dios que está ahí, a Cristo que nos 
precede, al Espíritu Santo que nos guía. 
 
Esta actitud interior de conversión y de fe, reforzada por la oración, nos permite caminar juntos en 
nuestras comunidades. Y para que crezca en nosotros la confianza de la fe, puede ser de gran ayuda 
ser escuchados y acompañados, más allá de la preparación a los sacramentos.  
 
La profundización en la oración personal y comunitaria es esencial para llevar a cabo reformas en la 
Iglesia. La Eucaristía y la oración en común nos unen en Cristo, al tiempo que nos permiten reconocer 
la diversidad dentro de nuestras comunidades. 
 
¿Cómo renovar la vida de oración de nuestras comunidades? ¿Quiénes la animarán? ¿Qué podemos 
cambiar en nuestras liturgias para animar a todos a participar y permitir una interioridad?  Los 
elementos culturales locales podrían enriquecer la experiencia litúrgica y fomentar la participación. 
¿Podemos preparar a hombres y mujeres para escuchar y acompañar a otros en su camino de fe? 
 
 
 

                                                 
1 Una «conversación en el Espíritu» tiene lugar en pequeños grupos de 8 a 12 personas. Un animador explica el tema y 
propone un tiempo de lectura bíblica y oración. Tras un periodo de preparación personal, la «conversación» se organiza 
en tres rondas. 
En la primera ronda, cada persona dice lo que ha preparado en un máximo de 3 minutos. Los demás escuchan activamente 
para comprender lo que les parece importante. Tras la intervención de cada uno, se guardan unos segundos de silencio. 
Esta primera ronda termina con uno o dos minutos de silencio para «asimilar» lo que se ha oído y elegir lo que cada uno 
quiere retener.   
En la segunda ronda, cada uno vuelve a tomar la palabra —durante 2 minutos— para aprobar, cuestionar o simplemente 
dejar que vibre en su interior lo que se ha compartido y lo que le gustaría retener. Esta segunda ronda termina también 
con un momento de silencio, que permite a cada uno preguntarse qué le ha conmovido de lo que ha oído.  
En la tercera ronda, cada uno comparte lo que considera que se debe retener de lo que el grupo ha compartido en la 
segunda ronda. Ya no se trata sólo de una palabra personal, sino de lo que el grupo ha dicho y escuchado. ¿Cómo nos 
invita el Espíritu, a través de lo que hemos escuchado, a avanzar? Este es otro momento de escucha activa.   
Un(a) secretario(a) toma notas y proporciona al grupo un primer resumen de no más de dos páginas. Si varios grupos han 
debatido el mismo tema, estos resúmenes se ponen en común para elaborar un resumen que se debate y se vota entre todos 
(según las necesidades y el contexto). 



2. Redescubrir la alegría de ser pueblo de Dios, solidario con la humanidad 
 
El bautismo nos convierte en pueblo de Dios en marcha, solidario con toda la humanidad. La meta 
que impulsa este camino es el Reino proclamado e inaugurado por Cristo. A través de gestos de amor, 
pequeños o grandes, el Reino adviene ya en el mundo, como la levadura en la masa.  
 
Para anunciar el Evangelio, necesitamos estar constantemente a la escucha: a la escucha de la 
Escritura, de los miembros de nuestras comunidades, de los cristianos de otras Iglesias, de los pobres 
y marginados, de las diversas culturas, de las víctimas/supervivientes de abusos, de los teólogos, de 
creyentes o de buscadores de un sentido de la vida que tienen otras referencias distintas que el 
Evangelio, de las redes sociales, del arte, de la ciencia... La verdad revelada por Cristo nos abre al 
mundo, a todos los seres humanos, cada uno de los cuales es portador de una palabra de Dios2. 
 
¿Cómo pueden establecerse o reforzarse estos diálogos? ¿Quién estará a cargo? ¿Cómo animar a 
los jóvenes a participar? ¿Qué formas concretas de escuchar, comprender y anunciar el Evangelio 
nos ofrece la cultura de nuestra sociedad? 
 
 
3. Subrayar que el bautismo confiere la misma dignidad a todos los cristianos 
 
El bautismo es la fuente que confiere a todos la misma dignidad de hijos e hijas de Dios. Los obispos 
y los sacerdotes tienen la misión, recibida por su ordenación, de reconocer los carismas, favorecer la 
participación de todos en la vida de la comunidad y abrir ésta a la comunión más amplia de la Iglesia 
universal. Su ministerio no les confiere ninguna dignidad adicional, todo clericalismo está prohibido. 
  
En su primera Exhortación apostólica, «La alegría del Evangelio», el papa Francisco abogó por una 
«saludable descentralización» de la Iglesia católica. El anuncio del Evangelio supone la atención a 
los contextos, las culturas, los grupos sociales, etc. Para favorecer la inculturación, el Sínodo pide 
mayores competencias para las conferencias episcopales en materia pastoral, litúrgica y doctrinal. El 
Sínodo anima a la celebración de concilios y sínodos locales, y de asambleas eclesiales regionales y 
continentales; pide que se acepte que las reformas se producen en la Iglesia a distintas velocidades. 
  
El DF pide la participación de toda la comunidad —hombres y mujeres3, jóvenes, pobres y 
marginados— en la preparación y toma de decisiones. Es el obispo o el párroco quien toma la decisión 
final, pero debe tener en cuenta la palabra de los consejos instituidos, y está obligado a justificar 
cualquier decisión que se aparte de él. Se pide a los obispos que rindan cuentas periódicamente sobre 
                                                 
2 «No conviene afirmar de manera excluyente “yo poseo la verdad”. La verdad no es posesión de nadie, sino siempre un 
don que nos llama a un proceso que nos asimile cada vez más profundamente a la verdad. La verdad sólo puede ser 
conocida y vivida en la libertad; por eso, no podemos imponer la verdad al otro; la verdad se desvela únicamente en el 
encuentro de amor» (Benedicto XVI, Exhortación Ecclesia in Medio Oriente, 14 de septiembre de 2012). 
3 La necesidad de dar a la mujer el lugar que le corresponde en la Iglesia es un tema transversal del documento final. El 
párrafo 60 afirma: «En virtud del Bautismo, hombres y mujeres gozan de igual dignidad en el Pueblo de Dios. Sin 
embargo, las mujeres siguen encontrando obstáculos para obtener un reconocimiento más pleno de sus carismas, de su 
vocación y de su lugar en los diversos ámbitos de la vida de la Iglesia, en detrimento del servicio a la misión común. La 
Escritura atestigua la función destacada de muchas mujeres en la historia de la salvación. [...] Esta asamblea hace un 
llamamiento para que se aplique plenamente todo lo que ya es posible con respecto al papel de la mujer en la legislación 
vigente, particularmente en los lugares donde estas posibilidades han quedado sin utilizar. No hay ninguna razón para 
impedir que las mujeres asuman funciones de gobierno en las iglesias: no se puede detener lo que viene del Espíritu. 
También sigue abierta la cuestión del acceso de las mujeres al ministerio diaconal...». Hay que decir que este párrafo fue 
el que encontró más resistencia en la asamblea, con 258 votos a favor y 97 en contra. El documento final precisa también 
que los laicos, hombres y mujeres, pueden ser ya ahora ministros del bautismo y del matrimonio en ciertas circunstancias, 
y que estos actos ministeriales, todavía excepcionales, deberían ampliarse y estabilizarse (DF 76), lo que podría garantizar 
un mejor acompañamiento. También está la cuestión de un ministerio de la escucha. 



gestión financiera, abusos sexuales y protección de las personas, así como sobre la pastoral e incluso 
sobre su estilo de vida personal. Se instituirán visitas fraternas a los obispos. Todo ello requiere una 
formación permanente de laicos, diáconos, sacerdotes y obispos. Es necesario revisar la formación 
de los seminaristas.  
 
En nuestras comunidades, ¿qué tareas pueden ser asumidas en mayor medida por sus miembros, 
hombres y mujeres (al mismo tiempo, los sacerdotes serían liberados de estas tareas, sin que este 
aligeramiento de su ministerio sea la motivación principal)? ¿Puede la «conversación en el Espíritu» 
ayudarnos a tomar juntos decisiones importantes? ¿Existe diálogo intergeneracional en nuestra 
comunidad? 
 
 
4. Los órganos de participación: garantía de una rápida implementación de la 

sinodalidad 
 
«La manera más eficaz de promover una Iglesia sinodal» consiste indudablemente en «fomentar la 
participación más amplia posible de todo el Pueblo de Dios» (DF 87). El medio institucional 
privilegiado para ello son los diversos Consejos de la Iglesia en todos los niveles de la vida del Pueblo 
de Dios (cf. DF 103). De ahí la urgencia de «renovar los órganos de participación» para poner en 
marcha procesos de transformación misionera (cf. DF 108). Su objetivo no es, pues, principalmente 
organizativo. 
 
¿Cómo relanzar estos espacios de escucha, de discernimiento comunitario y de decisiones 
elaboradas juntamente con los pastores en los distintos niveles de la vida diocesana, comenzando 
por nuestras comunidades parroquiales? ¿No sería el primer paso tomarnos el tiempo de 
escucharnos unos a otros con paciencia, confiando en que el Espíritu del Señor Resucitado está 
actuando, para buscar y discernir lo que el Señor espera del testimonio de nuestras comunidades? 
Un tiempo de lectura de la Biblia y de oración en nuestras reuniones podría ayudarnos. 
 
 
5. Profundizar en la unidad de los cristianos 
 
La insistencia sobre el bautismo común a todos los cristianos abre de manera natural el camino al 
ecumenismo, uno de los temas transversales del documento final. 
 
Las Iglesias orientales reunidas en Roma han subrayado su autonomía e igual dignidad como iglesias 
hermanas de la iglesia latina, con su propio patrimonio litúrgico, teológico y canónico. De este modo, 
han puesto de relieve que existe ya de hecho una gran diversidad dentro de la Iglesia católica. Esto se 
refleja en la forma en que el documento final habla de la Iglesia como una «comunión de Iglesias» 
(DF 18). 
 
En las asambleas mundiales del Sínodo, los «delegados fraternos» de otras Iglesias participaron 
plenamente en todo, excepto en las votaciones, teniendo el mismo derecho a la palabra tanto en los 
pequeños grupos como en las sesiones plenarias.  
 



El documento de trabajo «El Obispo de Roma», publicado el verano pasado por el Dicasterio para la 
Unidad de los cristianos, llegó en el momento oportuno4 y reforzó la dinámica ecuménica del Sínodo. 
El Sínodo acogió explícitamente este documento (DF 137). 
 
¿Qué vínculos existen ya entre nosotros con las otras iglesias? ¿Cómo podemos profundizarlos y 
ampliarlos? ¿Quién (re)iniciará las visitas fraternas, no para convertir a otros, sino para descubrir 
cómo viven el Evangelio y explorar las posibilidades de oración y colaboración comunes? ¿Cómo 
podemos tener más en cuenta el hecho de que nuestras decisiones e iniciativas afectan a otras 
iglesias? ¿Podemos invitar a representantes de otras iglesias a nuestros órganos y consejos (como 
fue el caso de las sesiones del Sínodo en Roma), y rendir cuentas a otras iglesias de nuestras 
decisiones y orientaciones?  
 
 
6. Con comunidades religiosas, nuevas comunidades y otros «lugares de Iglesia». 
 
En su experiencia secular, las comunidades religiosas han madurado prácticas de vida sinodal y de 
discernimiento en común, aprendiendo a armonizar los dones individuales y la misión común (DF 
65). Los institutos de vida consagrada y las nuevas comunidades consiguen a menudo arraigarse en 
un territorio y poner en relación lugares y ambientes diferentes (DF 118). Son laboratorios donde 
conviven y trabajan juntas personas de culturas diferentes.  
 
El Sínodo ha constatado que cada vez más cristianos viven su fe en una comunidad distinta de su 
parroquia. Están conectados por redes, a veces redes sociales. 
 
¿Cómo pueden contribuir las comunidades religiosas y las nuevas comunidades a la misión común 
de una Iglesia sinodal en diálogo con el mundo actual? ¿Pueden replantearse sus propias estructuras 
de gobierno para hacerlas más inclusivas y participativas? Si conocemos cristianos que viven una 
comunión de fe fuera de la parroquia, ¿podemos fomentar el contacto con ellos para comprender sus 
planteamientos? 
 
--------------------------- 
 
«[Esto es] lo que corresponde al estilo sinodal con el que también el ministerio petrino se ejercita: 
escuchar, convocar, discernir, decidir y evaluar. Y en estos pasos son necesarias las pausas, los 
silencios, la oración. Es un estilo que estamos aprendiendo juntos, poco a poco. El Espíritu Santo nos 
llama y nos sostiene en este aprendizaje, que debemos comprender como proceso de conversión». 

(Papa Francisco, tras la votación del Documento final) 
 

                                                 
4 En su encíclica «Ut unum sint», el papa Juan Pablo II se preguntaba cómo podía y debía transformarse el ministerio 
petrino para que tuviera significación para todos los bautizados más allá de la Iglesia católica. El Dicasterio para la Unidad 
ha recogido y sintetizado en este documento las numerosas respuestas llegadas de diversas Iglesias y comisiones. 


	1. Volver a las fuentes de la oración
	2. Redescubrir la alegría de ser pueblo de Dios, solidario con la humanidad
	3. Subrayar que el bautismo confiere la misma dignidad a todos los cristianos
	4. Los órganos de participación: garantía de una rápida implementación de la sinodalidad
	5. Profundizar en la unidad de los cristianos
	6. Con comunidades religiosas, nuevas comunidades y otros «lugares de Iglesia».

